

# গোপালতাপনী ।

শ্রীবিশেশর কুড়া টাকা সহিতা

श्रीवामनावांत्रन विमात्रद्व

ব্যাখ্যাতা প্রকশিতার

**भूत्रभी**नायान्

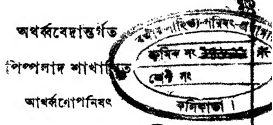
थाशकान् व्यक्तरणायव

नदव

বুমিতা

おかりょうず福州

44444



### গোপালতাপনী।

ঐবিশেশর কতা টীকা সহিতা

ঞ্জিরামনারায়ণ বিদ্যারতেন

ব্যাখ্যাতা প্রকশিতাচ

**भूत्र**नीमावाम

থাগড়াস্থ অরুণোদয়

यदंश

মুক্তিতা

ক্ষু সাহিত্য-পরিষদ্ধ্য ৮২৪ সংখ্যা \* কলিকাতা।

३२४०। काळ्न

### বিজ্ঞাপন।

### --::

এই জগতে সর্বজন প্রাসিদ্ধ অথর্ববেদ সম্বন্ধীয় পরম পুরু-বার্থ অপর নামাভিধ নিশ্রেয়দের এক সাধনীভূত গর্ভো পনিষৎ প্রভৃতি বহুবিধ উপনিষৎ প্রাপ্ত হওয়া যায় তাহা-দের মধ্যে এই গোপালতাপনী নান্নী শ্রুভি প্রীগোপালাখ্য शत्रम उन्नरक विरमम्बर्ग श्रकामकातिनी अवः প্রােক্সন সম্বন্ধাভিধেয়বতী সমস্ত উপনিদের শিরোভূষণ মহামণির ক্যায় ভগবান্ জ্রীগোপালের সর্বজ্জ পরিপূর্ণত অনাদি উপলব্ধি স্বাতন্ত্র্য অপ্রতিহত প্রবৃত্তি, সর্ব্বকার্য্যারম্ভক শক্তিযুক্ত, নিজরূপ লীলাকারুণ্যাদিকে অশেষরূপে প্রকাশ কারিণী এবং ভবহুঃখ বিমোচনী ছইয়াছেন। ইনি গুজ্জরা-দিদেশ পরম্পরা সুপ্রসিদ্ধ পরাসর গোত্রসম্ভব তান্ধণ সম্প্র-मांग्र প্রাপ্ত অথব্ববেদের একদেশরগা পিপ্পলাদশাখায় দৃষ্ট হইয়াছে, পিপ্পালাদশাখার অন্তর্নিবিষ্ট জন্য পিপ্পালাদ শাখীয়া বলিয়া উক্ত হয়েন একারণ সকলে ইহাঁকে প্রামাণ্য রূপে ব্যবহাহর করিয়া থাকেন।

ইনি অবিশ্রান্ত শ্রীগোপালাগ্য পরত্রক্ষের ভজন রসন
ধ্যানাদি দ্বারা সঞ্জাত অগণিত বাঞ্চাভূত পরম প্রেমভাজন্প
জনগণের পরমার্থজ্ঞান লক্ষণা উত্তমা ভক্তিকে আশ্রেয় করিয়া
নিগৃতত্ত্বান্ত্সন্ধান পরায়ণ শ্রেদ্ধান উপাসক ভক্তগণের
প্রাক্ত গুণ রহিত সর্ব্বান্তর্যামী পরত্রক্ষ উপসনা দ্বারা বিনষ্ট
সর্ব্বহৃত্ত ব্যক্তিদিগের স্ফটিকোপালার ন্তায় নির্মন্ত্র মানসকে
অলোকিক আনন্দ সরসীতে মগ্র করাইয়া সমস্ত বেদার্থ সার
সংগ্রহ স্বরূপ ক্রিজ্ঞেয় অর্থ ভক্তজনকে গ্রহণ করাইয়াচেন।

মিথ্যাজ্ঞান জাত বাসনা সমূহ দারা উদ্দীপ্ত জগতের আরোপের মূল কারণরপা অব্যক্তাত্মিকা বিদ্যা এবং তাঁহার শক্তি দারা উল্পন্ত স্ত্রন্থ ও স্বার্থের সমূলোৎপাটকত্মপ্রে জ্ঞান ঐশ্বর্য শক্তি বল বীর্য্য তেজঃ সম্পন্ন হইয়া এবং সর্বাদা তমোরজঃ সত্ত্রপা বৈষ্ণবী মূল প্রকৃতি মায়াকে বশীভূত করিয়া যিনি জন্ম রহিত অবিনাশী এবং ভূত সকলের ঈশ্বর, নিত্যগুদ্ধ ও জ্ঞানময় মূক্ত স্বভাব হইয়াও দেহবান্ হইয়া স্বিয়াছেন এই সাধারণ বোধগোচনী ভূতের বস্তু দেশ কাল হইতে অপরিচ্ছিন্ন সচ্চিদানন্দ স্বরূপ শ্রিক্ষণ্ণ পরমত্রন্মের প্রকাশিকা জন্য এই গোপালতাপনীর বন্ধ বিদ্যা বলিয়া স্থায়া সর্বসাধারণের নির্বাধে হইয়াছে।

জীরামনারায়ণ শর্মা বহরস্পুর থাগড়া



ত্রিগণেশায় নমঃ।

# মু। ওঁ সচ্চিদানন্দরপায় কৃষ্ণায়াক্লিউকারিণে। নমোবেদান্ত বেদ্যায় গুরুবে বুদ্ধি সাঞ্চিণে॥ ১॥

পরম কাকণিকতয়া সগুণোপাসন ক্রমেণাধিকারি জনানামনর্থ
নিরন্তরে সচিদানন্দ স্বরূপ প্রীরুঞ্জাত্যবাপ্তরেচ প্রীনোপাল বিদ্যা
মুদ্দীপরস্তা তাপনা জ্ঞাত্য প্রোত্থামবিদ্র বিদ্যা সিদ্ধয়ে সনাচারাব
বোধনার বিষয় সোলভা প্রকাশনেন তৎপ্রার্তিসিদ্ধয়ে চ প্রতি পাদ্য
পরম দৈবত প্রণতি কক্ষণং মঙ্গলং প্রকাশয়তি, সচিদানন্দ রূপা
য়েতি। 'কৃষ্ণার' 'নমঃ,' ইতি সম্বদ্ধঃ। কুশ শব্দঃ সচিদ্রাচকঃ, ন শব্দ
ফানন্দ বাচকঃ, ইত্যভিপ্রেত্য কৃষ্ণশব্দার্থ মাহ, সদিতি। 'সচিদানন্দঃ,
এব স্বরূপং ষদ্য, সঃ তব্দা। ব্রেশ কর্ষকত্বং কৃষ্ণশব্দার্থনাহ, তারি
ক্রেতি। 'অক্রিষ্টম্' অবিদ্যা ইশ্বিতা রাগ দেখাভিনিবেশ লক্ষণ রেশ
পঞ্চ রহিতং ভক্তজনং করোতি ভচ্চীলায়। তৎ সম্ভাবে প্রমাণ মাহ।
'বেদাস্ত বেদ্যায়, লক্ষণা রন্ত্র্যা প্রকাশ্যার ইত্যর্থঃ। "ত্বং ক্রেপানিষদং
পুক্ষং পৃক্তামি, 'বেদিন্দ সর্ব্রে রহমেব বেদ্যঃ,, ইত্তি ক্রতেঃ, স্মৃত্বেণ প্রদেষে, 'ব্রন্ধেং, সর্ব্বেলিয় প্রাণমনোধিয়াং, 'সাক্ষিণে,। এতেন
ভালনাত্রেন প্রাধান্যং সৃত্তিম্। বেদান্ত বেদ্যার ইতিবিষয়ঃ স্বিশ্বি

উপনিষক্ষ বাচ্যত্বাদপি ভাপন্য। বিষয় প্রয়োজনাদিকং সূচিতম্। তয়া
হি যে ইমাং গোপালবিদ্যামুপযান্তি মুমুক্ষর ভেষামিয়ং গোপালবিদ্যা
ক্রিন্ত জর। রোগাদানর্থ ব্রাভং শাভয়ভি: তথা ক্রফাখ্যং সংসার
বিনিবর্তকং পরং ব্রহ্ম গময়ভি: সংসার হেত্বিদ্যাদিকঞ্চ অভ্যন্ত
য়বসাদমুভি বিনাশয়ভীভি ব্যুৎপত্তাা গোপাল বিদ্যা উপনিষদ্ধ্যতে।
ভ্রেন্ত তুম্বাক্ষ প্রদেশ্যপি উপ নিষদিত্যুচাতে। "আয়ুর্কৈ য়ভম্, ইত্যাদি
বং। অত্র মুমুক্ষ্বধিকারী। কৃষ্ণাখ্যং সংসার বিনিবর্তকং সচিদানদ
অরপ্রং বিষয়ঃ। আত্যন্তিকী সংসার নিয়্তিঃ কৃষ্ণস্বকা
বাস্তি প্রয়োজনম্ ॥১॥

গোণাল তাপনী শ্রুতি অতিশয় রূপা পরবশ হইয়।
সগুণ ত্রন্মের উপসনা দ্বারা অধিকারি মানব গণের রাগ, দ্বেদ,
হিংসা প্রভৃতি অনর্থের উপশম এবং স্কিদানন্দরিশ শ্রীক্রন্ধা
আতা প্রাপ্তি নিমিত্ত গোপাল বিদ্যাকে প্রকাশ করিতেছেন
এবং শ্রোভৃ গণের নির্বিদ্ধে গোপাল বিদ্যা সিদ্ধি জন্য সদাচার জ্ঞাপনার্থ, আর বিষয়ের স্থলভতা প্রকাশ দ্বারা শ্রীক্রন্থে
প্রবৃত্তি সিদ্ধির নিমিত্ত প্রতিপাদ্য পর্ম দেবতার নমস্কার
রূপ মঙ্গশাচরণ করিতেছেন।

যাঁহা হইতে ভক্তজনের অবিদ্যা, অহম্বার, রাগ, দ্বেন, অভিনিবেশ রূপ পঞ্চ ক্লেশ নিবারণ হয়, যিনি বেদান্ত শাস্ত্রের প্রতি পাদ্য, দর্ম্ব প্রকার হিতের উপদেষ্টা এবং সমস্ত ইন্দ্রির প্রাণ মনঃ বৃদ্ধির সাক্ষী, সেই নিত্য জ্ঞান আনন্দ রূপি এক্সফকে নমস্বার করি॥ ১॥

গ্রন্থ প্রয়োজনাদির সাধ্য সাধন ভাব সম্বন্ধ অভিপ্রায়ে

গোপাল বিদ্যার মন্ত্রার্থতা দেখাইবার নিমিত্ত গোপাল তপনী শ্রুতি আখ্যায়িকা রচনা করিতেছেন। যথা (ওঁমুনয় হ ইতি)

মূ। ওঁ মুনয়ো হবৈ ত্রন্ধাণমূচ্য, কঃ পরমোদেবঃ ।
কুতো মৃত্যুর্বিভেতি, কদ্য বিজ্ঞানেনাখিলং
বিজ্ঞাতং ভাতি, কেনেদং বিশ্বং সংসরতি, ইতি ॥ ২॥

থাকু প্রযোজনাদীনাঞ্চ সাধ্য সাধন ভাবঃ সন্ধন ইত্যভিপ্রোত্য গোপালবিদ্যা স্বত্যর্থ মাথ্যায়িকা মারচয়তি, মনুর হবৈ ব্রহ্মাণমিতি। হবৈ ইত্যবয়ম্। 'হবৈ, শার্থাতে। মুনয়ং, তত্ত্বননশীলাঃ সনকাদয়ঃ 'ব্রহ্মাণং, প্রতি 'উচুঃ,। কিম্। 'কঃ,পরমঃ' সর্বোৎ কৃষ্টঃ, 'দেবঃ,। 'কুডঃ, কশ্মাৎ' চ 'মৃত্যুং, বিভেতি 'ব্রস্যতি। 'কস্য' 'বিজ্ঞানেন, 'অাধিলং জগৎ, 'ভাতি,। 'কেনেদং বিশ্বং', 'সংসরতি' প্রসর্বি উৎপদ্যতে॥২॥

সনকাদি মুনিগণ, ত্রাহ্মকে জিজ্ঞাসাকরিলেন, ত্রহ্মন্ ! কে পরম দেব, কাহাহইতে মৃত্যু ভীত হয়, কাহার ,বিজ্ঞানে সকল জ্ঞাত রূপে প্রকাশ পায় এবং কাহা কর্তৃক এই বিশ্ব উৎপন্ন হইতেছে ॥২॥

মূ। তছ্হোবাচ ব্রাহ্মণঃ, জ্রীক্রফোবৈ পরমং দৈবতম্॥ ৩॥

তত্ত্তি। তৎ তত্ত প্রশোষ, 'ব্রাহ্মণঃ, ছাদ্দসত্ত্বিক্রা, 'উ, অপি, তান্ প্রতি 'হ' কিল, গোপাল বিদ্যাহোরের 'উবাচ'। কিন্। 'আক্ষ:' 'ইব' প্রসিদ্ধং, 'পরমং কৈবতং'। কৃষ্ণশুল: সূত্রি বাতক:, নকারত আনন্দ কাচকঃ, অথাচ, সদানন্দঃ পরমং দৈবও বিভার্থ:। যদা ভক্ত পাপ কর্ষণাৎ কুষ্ণঃ পরমং দৈবভনিতার্থ: ॥ ৩ ॥

এই প্রকার সনকাদি প্রশ্ন করিলে ত্রন্ধা তাঁহা দিগকে
নিশ্চিত রূপে গোপাল বিদ্যাঘারা উত্তর প্রদান করিতেছেন,
যুনিগর্ণ! রুশ শব্দ সতা বাচক, নশব্দ আনন্দ বাচক, এতহ্ভয়ের ঐক্য প্রযুক্ত অথবা ভক্ত জনের পাপ কর্ষণ নিমন্ত সদা
নন্দ শ্রীকৃষ্ণ পরম দেবতা রূপে প্রকাশ পাইতেছেন॥ ৩॥

কাহা হইতে মৃত্যু ভয় পায় **এই প্রশ্নের উত্তর বলিতেছেন** যথা ৷ (গোতিফাদিতি)

### মূ। গোবিন্দামূত্যু বিভেতি॥ ৪॥

গোবিনাদিতি। গৰা জ্ঞানেন বেদ্য উপসভাঃ 'গোবিন্দঃ' তত্মাৎ উপলক্ষ্যাৎ, অমৃত স্বৰূপাৰাপ্তো 'মৃত্যুঃ' 'বিতেতি' ভয়েন তদাজ্ঞ। কারী ভবলি ইভার্যঃ। "ভীষাই স্মাধাতঃ পবতে ভীষোদেতি সূর্য্যঃ" ইতাঃদিক্ষতেঃ ॥ ৪॥

কাহার বিজ্ঞানে বিশ্ব বিজ্ঞাতরূপে প্রাকাশ পায় এই-প্রশ্নের উত্তর বলিতেছেন। যথা (গোপী জনেতি)

মূ। গোপী জন বলত জ্ঞানেন জগৎ জ্ঞাতং ভবতি॥ ৫॥

গোপীজনেতি। ইদং সকসং জগৎ নাম রূপাভ্যাংগোপায়তি রক্ষতি, অথবা, পরং পুমাংসং পরব্রন্ধ স্বরূপথ গোপায়তী সংরূপোতীতি রূৎপত্যা গোপী প্রকৃতিমায়া, ত্যাঃ সকা শাৎজাতঃ প্রপঞ্চঃ, গো শীজনঃ, ত্যা বন্ধতঃ, স্বামী ঈশ্বঃ উৎপাদন শালন সংহরণাধান য ইত্যধিষ্ঠানত্বাৎতবিজ্ঞাতেন 'তং, অথিনং বিশ্বাং বিজ্ঞাতং 'ভবিত, "যথা একেন মুৎ পিতেন অথিনং মূৰ্য়ং বিজ্ঞাতং 'ভবিত' ইতিক্ষতি শ্বতীতিহাস লোকেবু প্রসিদ্ধেঃ ॥ ৫ ॥

গোপীজন বলভ জ্ঞান নিমিত্ত বিশ্ব জ্ঞাত রূপেপ্রকাশ পার।
তাৎপর্য্য। যিনি এই পরিদৃশ্যমান জগৎকে নাম রূপ দারা রক্ষা
করিতেছেন অথবা পরম পুরুষ পরম ক্রেমকে সম্বরণ করিতে
ছেন এইঅর্থে গোপী প্রকৃতি অর্থাৎ মারা, তাঁহা হইতে প্রপঞ্চ জন্মিরাছে এজন্য গোপীজন অর্থাৎ জগৎ, তাহার বলভ
অর্থাৎ স্বামী, সৃষ্টি স্থিতি প্রলয়াধার স্বরূপ, ইহার বিজ্ঞানে বিশ্ব
বিজ্ঞাত রূপে প্রকশ পার। যেমন এক মৃৎ পিও জ্ঞান
নিমিত্ত সমস্ত মুগ্মর রূপে পরিজ্ঞাত হয় তদ্ধেপ। ৫।

কাহা কর্তৃক্ এই বিশ্ব উৎপন্ন হইতেছে এই প্রশ্নের উত্তর বলিতেছেন। যথা। (স্বাহয়েতি)

#### মূ। স্বাহয়েদং সং সরতীতি ॥৬॥

স্বাহয়েতি। সুষ্ঠু আহু আহডিক্রিয়া যয়। সা 'স্বাহা, ইতি ব্যুৎপত্তা। স্বাহা শব্দ বাচায়া মায়য়া, 'ইদং, জীব জাতং 'সংসরতি, সংসার বস্তবতি ' ইতার্থঃ ॥ ৬ ॥

স্বাহা কর্তৃক এই জগৎ উৎপন্ন হইতেছে।

তাৎপর্য। স্থাদের অর্থ স্থন্ধ আছ ক্রিয়ার অর্থ বলা এই অর্থে স্বাহা, এই ব্যুৎপত্তি হেতু স্বাহা শব্দের বাঁচ্যা মা-য়া তদ্বারা এই প্রপঞ্চ উৎপন্ন হইতেছে। ১। মু। তহুছোচুঃ, কঃ ক্লফো, গোবিদ্দদ্ভ কোৎসাবিতি গোপীজন বলভঃ, কঃ, কা স্বাহেতি॥ १॥

এবং গুঢ়ার্থে ব্রহ্মাণা উক্তে তদর্থ জিল্ঞাসবো মুদয়ঃ 'ভং' ভত্ত, ंडर, भूसर् 'डेटूः,' इंड्रार, कः क्य हेंडि । १।

এই রূপে ব্রাহ্মকর্তৃক গৃঢ়ার্থ উক্ত হইলে তদর্থ জিজ্ঞাস্থ মনিগণ সংশয় পূর্বকে ত্রকাকে জিজ্ঞাসা করিলেন, ত্রকন্! কে কৃষ্ণ ? গোৰিন্দ কাহাকে বলে ? গোপীজন বলভ কে ? এবং স্বাহাই বা কাহার নাম ?। १।

ম। তালুবাচ ব্রাহ্মণঃ পাপকর্ষণো গো ভূমিবেদ বিদিতো বিদিতা, গোপীজনা ২ বিদ্যা কলা প্রেরক স্তন্মায়া চেতি ॥৮॥

প্রাপ্তক্তার্থে ব্রহ্মা প্রাহ ইত্যাহ, তারুবাচ ব্রাহ্মণ ইভি। 'ব্রাহ্মণ:, ব্লা ভান সমকাদীন, প্রতি ভবাচ। ক্রফ স্বরপমাহ, পাপেতি। পাপ কর্মকভাব প্রাপ্ত ক্র রীত্যাত সচ্চিদানন্দ রূপত্বাৎ পাপর্মক সচ্চি দানস্থ্ৰ কৃষ্ণ: অতঃ প্রমো দেব ইত্যর্থঃ। গোবিদ স্বরূপ মাহ, গোভৃমি বেদ বিদিত ইতি। গবি ভূমে গোশন বাচ্যস্থাৎ বেদাৎ"বি-ঁদিতঃ,, 'বিদিতা, বেতা ক্রষ্টা গোবিদ্দঃ, অত গুমাদ্ধিষ্ঠানভয়। জ্ঞা-দ্বামৃত্যা বিভেতি ইতার্থা। গোপীজন বন্ধভ স্বরূপমাহ, গোপী জনেতি। গোপায়ন্তাতি গোপাঃ পালন শক্তরঃ তাসাং 'জনঃ, সমূহ: ভদ্বাচ্যা 'আবিদ্যাকলাঃ,' চ, ভাসাং বল্লভ: স্বামী 'প্রেরকঃ' ঈশ্বরঃ, ইত্তি बूर्थिका त्वाशीकन वलक्ष्यम्बद्ध मर्दाविकीन, क्लार्यन मर्क मारतीशिक एक विकित्य खर्क इंकार्यः। याश यह शाह, ज्या রেতি। প্রাপ্তক্তরীত্যা তস্য ঈশ্রন্য অধিনা মারা, স্বাহা, তরা ্রির' সং সর্ভি ইত্যর্থ:।৮॥

পূর্ব ব্যাখ্যান্থসারে সনকাদির প্রতি ব্রহ্মা ক্রফাদির স্বরূপ কহিতেছেন; পাপ কর্ষণ জন্য সচিদানন্দ রূপী জ্রিক্ষই পরম দেবতা। গোশন্দ নানার্থ প্রযুক্ত ভূমি এবং বেদ ইহাতে যিনি বিখ্যাত ও দ্রুষ্টা, তিনি গোবিন্দ, যুত্যু ইহাঁকে গোশান্দের অধিষ্টান রূপে জ্ঞাত হইয়া ভয় প্রাপ্ত হয়। "গুপ ধাতুর অর্থ পালন,, গোপন করে যে এই অর্থে গোপী অর্থাৎ পালনী শক্তি, তাহার জন অর্থাৎ সমূহ এই অর্থে গোপীজন, ইহার বাচ্যা অবিদ্যাকলা তাহাদের বল্লভ অর্থাৎ সামী (ঈশ্বর) এই ব্যুৎপত্তি দ্বারা গোপী জন বল্লভ, ইনি সকলের অধিষ্ঠান রূপে বর্ত্তমান আছেন, এই জ্ঞান দ্বারা সমস্ত জগৎ অরোপিত রূপে বিদিত হয়। এবং পূর্ব্বোক্ত রীতি ক্রমে ঈশ্বরের অধীনা যে মায়া তিনিই স্বাহা; তাঁহা হইতে এই বিশ্ব উৎপন্ন হইতেছে। ৮।

সমস্ত মন্ত্রের ফলিতার্ধ বলিতেছেন। যথা ( সকল মিতি)

মূ। সকলং পরং একৈ বৈতৎ॥৯॥

সকল মন্ত্রস্য কলিতার্থ মাহ, সকল মিতি। কলয়া মায়য়া সহিতং 'সকলং, পরমেশ্বরাধ্যং, 'পরং বুটল্লব,' 'তং, উক্ত মন্ত্র এতি পাল্যম্ ॥ ১॥

কলাশকে মায়া, তাঁহার সহিত এই অর্থে সকল, অর্থাৎ পরমেশ্বর ইনিই পরত্রন্ধ এবং মন্ত্রের প্রতি পাদ্য দেব্তা। ৯। ইহাঁর ধ্যানাদির ফল বলিতেছেন। যথা। (যোধ্যায়তি ইতি)

মূ। যোধ্যায়তি, রসয়তি, ভজতি, সোৎমূতো ভবতি, সোৎমূতো ভবতীতি॥ ১০॥ এতদ্ব্যানাদেঃ ফর মাহ, যোধ্যায়তীতি 'ষঃ, যঃ, তত্ত্রপং 'ধ্যারাতি.' তথা 'রসয়তি' কামবীজেন পঞ্চপদীং জপতি, 'ভজতি' পুজয়তি সং অমৃতে৷ ভবতি' মরণাং বিবর্জি তো ভবতি, ইতার্থঃ ॥১০॥

মূ। তে হোচুঃ কিং তদ্ধপং কিং রসনং কথংবাহোভজনং তৎসর্বং বিবিদিশতামাখ্যাহীতি ॥ ১১॥

ধ্যেয়ং পৃচ্ছন্তি, তথা রসনাদিকঞ্চ পৃচ্ছন্তি তে ছোচুরিজ্যা দিনা ॥১১॥

দনকাদি মুনিগণ বিশায়ান্তিত হইয়া পুনর্বার জিজ্ঞানা করিলেন, সেই শ্রীক্লফের রূপ কি প্রকার ? তাঁহার রুসন কি? এবং তাঁহার ভজনই বাকি ? আমরা এই সমস্ত জানিতে অভিলাধ করি আপনি অনুগ্রহ প্রকাশ পূর্ব্বক আমাদিগকে উপদেশ করিতে আজ্ঞা হয়॥ ১১॥

মু। তহুহোবাচ হৈরণ্যো, গোপবেশমভাভং তর্নণং কম্পজ্ঞমাঞ্জিতম্॥ ১২॥

তত্র ধ্যের রূপ নবতারয়তি, ততুহোবাচেতি। তেং, তত্র প্রশ্নেষ্, হৈরণ্যঃ, হিরণাগভ স্থাপত্যং হৈরণ্যঃ ত্রন্ধা, ধ্যেয়ং রূপম্ তবাচ,,
ইতার্থঃ। গোপবেশমিতি। গোপায়তীতি গোপ শুস্য বেশো ষস্যতং
'গোপবেশং, পালক স্বরূপম্ অপো বিভ র্কি ইত্যভ্রঃ সমুদ্রঃ তবদাভা
শিষ্যাতং প্রভাতং সমুদ্রবদ্ধান্তীরম্ অপারমিতার্থঃ। তরণং, জরাদি

দোৰরহিতং। 'কম্পাক্রমং, বেদং, স্পূপুরুষার্থ হেতৃত্বাৎতম্ আঞ্জিতং তংঁপ্ৰতি পাত্ত্য। ইতি তেনৈৰ বা সৰ্কোপাদনা কৰ্মপ্ৰতিপাদকেন তত্তৎ কর্ম ফলসিদ্ধরে আজিন্। "ইশ্বরায়ত্তং কলমত উপপতেঃ,, ইতিসায়াৎ, "লভতে চ ততঃ কামাম্মরৈব বিহিতান হিতানু,, ইতি স্থাতেশ্য। যয়া, 'গোপঃ, ধেরুপালকঃ, তমা 'বেশঃ, যমা তম্। 'অভাত্তং, সজন জলদনীলং। 'তরুণং, নব্যোবনং। কপারক্ষয়লেসিংহা সনস্থাই ছুজোপ বিফ নিতার্থঃ।। ১২।।

সনকাদির এইসকল প্রশ্নে প্রথমতঃ ত্রদ্ধা ধ্যেয় রূপ কহি-তেছেন। ঋবিগণ! তিনি গোপরেশ তাঁহার সজল জলদ ত্ল্য নীলবর্ণ কান্তি ও নবীন বয়স এবং কম্পতরুর মূলে নিংহাসনস্থ পল্লোপরি অধ্যাদীন আছেন।।

ভাৎপর্য গুপ ধাতুর অর্থ রক্ষা এনিমিত যিনি রক্ষাকরেন তিনি গোপ, ততুলা খাঁছার বেশ অর্থাৎ পা**লক স্বরাপ।** এবং তিনি অভাভ। অর্থাৎ অপ্ শব্দে জল তাহাকে যে ধারণ করে এই অর্থে অত্র অর্থাৎ সমুদ্রে, তৎসদৃশ সাঁহার আভা হইয়াছে অর্থাৎ তিনি সমুদ্রতুল্য আপার। তরুণ, অথবা জরাদি দোষ রহিত, ও কম্পাদ্রমাঞ্জিত, অর্থাৎ দ্রুম শব্দে বেদ, সর্ব্যক্রমার্থ প্রযুক্ত তাঁহাকে আশ্রয় ক্রিয়াছেন অর্থাৎ তিনি বেদের প্রতিপাদ্য হইয়াছেন অথবা বেদ সকল উপাসনা ধর্ম প্রতিপাদক হয়েন এনিমিত্ত সেই সেই উপাসনার ফল সিদ্ধার্থ তিনি বেদের আঞ্রিত হইয়াছেন।

মূ তদিংশ্লোকা ভবস্তি। সংগ্রুত্নীকনয়নং মেঘাভুং বৈহ্য-তাম্বরং। দ্বিভূজং জ্ঞানমুদ্রোচ্যং বনমালিন মীশ্বরং॥ ১॥

উক্তরপধ্যানং মন্ত্রসমতি বাজেন সবিত্তরমাহ, তদিহেতি। 'তৎ, তত্র, 'ইহ, উক্তরপধ্যানে 'শ্লোকাঃ মন্ত্রাঃ, অপি 'ভবক্তি। সংর্থ-

শুরীকনরনমিতি। 'সৎ, নির্মলং, 'পুশুরীকং, চুৎকমলং, 'নরনং, প্রাপকং বন্য তং। 'মেখা, উপতপ্ত মনদি সচ্চিদানন্দ স্বরূপা, 'আভা-যস্য তং। বিশেষেণ ছোতত ইতি বিছৎ, বিছ্যদেব 'বৈছ্যতম্, তাদৃশম্ 'অম্বরং, স্বপ্রকাশ চিদাকাশ মিত্যর্থঃ। দ্বে হিরণ্যগর্ভবিরাভাষানৌ, ভুজৌ মৌক্তিকশিপ্প হেতুভূতো হস্তে, যস্যতং 'দ্বিভূজং,। জ্ঞান মুদ্রা তেৎ ত্বমসীতি সজিদানন্দৈক রসাকারার্ভিঃ, তত্ত্ব 'আঢ়াং, প্রকাশমানং। বনে বিবিক্ত প্রদেশ সভক্তেয়ু মালতে প্রকাশতে ইতিতং 'বনমালিনক্। 'ঈশ্ববং, ত্রন্ধাদীনামপি নিয়ন্তারন্॥ ১॥

উক্ত রূপধ্যান বিষয়ে মন্ত্র সকল আছে যথা যাঁহার প্রশস্ত শুক্ল পঞ্চজ তুল্য নয়নদ্বয়, মেঘ সদৃশ অঙ্গের আভা, বিহুংৎ তুল্য পরিধেয় বসন এবং যিনি দ্বিভূজ, জ্ঞান মুদ্রাযুক্ত বন-মালাধারী ও ঈশ্বর।

তৃাৎপর্য্য। সৎশব্দে নির্মাল, পুগুরীক শব্দে ছৎপল্প, নয়ন শব্দে প্রাপক অর্থাৎ যিনি হ্নপদ্মে অবস্থিত আছেন। এবং উত্তপ্রমনে যাঁহার সচ্চিদানন্দ স্বরূপ আভা পতিত হইয়াছে। বিশিষ্ট রূপে হ্যাতি (প্রকাশ)পায় এই অর্থে বিহাৎ, এবার্থে বিহ্যাৎ হইতে বৈহ্যত হইয়াছে, তৎসদৃশ যাঁহার অম্বর অর্থাৎ শ্বপ্রকাশ চিদাকাশ স্বরূপ। এবং হিরণ্যগর্ভ ও বিরাট্ ষাঁহার ভুজদ্বয় হইয়াছেন অর্থাৎ মুক্তাসম্বনীয় শিস্প কর্মের হেতু ভূত হস্তদ্বয় হইয়াছেন। জ্ঞান মুদ্রা শব্দে তত্বনসী ৰাক্যে সচ্চিদানন্দ এক রসরূপা রুত্তি, তাহাতে যিনি আঢ্য অর্থাৎ প্রকাশমান আছেন। বনশবে নির্জন প্রদেশ, মাল ধাতুর অর্থ প্রকাশ, অর্থাৎ নির্জন প্রদে-শস্থ, ভক্ত জনে ্ষিনি প্রকাশ পান। ঈশ্বর অর্থাৎ ্যিনি ত্রহ্মাদি দেবগণের নিয়ন্তা । ১॥

### মু গোপগোপী গৰাৰীতং সুরক্তম তলাপ্রিতং। দিব্যালকরণোপেতং রত্নপঙ্কজ মধ্যগং॥ ২॥

আত্মানং গোপপাযতীতি, 'গোপঃ, 'জীবঃ, 'গোপী, মারা, 'গাবঃ, বেদাক, তৈঃ 'আবীতং, স্থামিতয়া আ শ্রতং। 'স্রক্তমঃ, বেদঃ, তদাতলং স্বরূপম্, 'আশ্রতং, তৎপ্রতি পালুম্, ইতার্থঃ। 'দিব্যা-লঙ্করণৈঃ, বড়বিধৈশ্বর্ধিঃ, 'উপেত্র্। তথা 'রজ়, তুলাম্ অতিশ্বিদ্ধং বংশঙ্কজং, হৃদর কমলং, তদন্তঃস্থাকাশগতঃ; তম্। ঐথ্যাসা দমগ্রেদ্য ধর্মদ্য বশদঃ শ্রিয়ঃ। বৈরাগদ্যচ মোক্ষদ্য বর্গাংক্তগ ইতীক্ষনা, ইতি। তেচ বড়্ধ্মা যদ্য সন্তীতি ভূগবান্॥২॥

এবং যিনি গোপগোপী গো ইত্যাদিতে পরিরত কল্পরক্ষের তলই যাঁহার আশ্রয় এবং ফিনি উত্তমাভরণে ভূষিত ও
রত্ন পক্ষেরে মধ্যে অবস্থিত আছেন।
তাৎপর্য্য। আপনাকে গোপন করে যে এই অর্থে গোপ
অর্থাং জীব, গোপীশব্দে পূর্ববাধ্যান্মনারে মায়া, গোশবদ্দে
বেদ, ইহাঁরা যাঁহাকে স্বমিত্ব রূপে আশ্রয় করিয়াছেন।
স্বরক্রম শব্দে বেদ, তল শব্দে স্বরূপ, আশ্রিত শব্দে প্রতিপাদ্য, অর্থাং যিনি বেদের প্রতিপাদ্য হইয়াছেন। দিব্যা
লঙ্করণ শব্দে ছয় ঐশ্বর্য তদ্বারা সতত ফিনি যুক্ত আছেন।
এবং রত্ন তুল্য অতিশয় স্বন্ধ ছংপদ্মের অন্তঃক্ষ আকাশে
যাঁহার উপবেশন স্থান হইয়াছে॥ ২॥

মু কালিন্দীজলকল্লোলসঙ্গীমাকতদেবিতংচিন্ত রংশ্চেতসা কৃষ্ণং মুক্তোভবতি সংস্তেরিতি।। 🕈 ॥

'কালিন্দী নাম নির্মলোপাসনা, তস্যাঃ জলকলোলাঃ নানাক্ষ্রণ তর-জাঃ, তৎ 'সঙ্গী, 'মাক্ষতঃ নিশ্চল প্রাণবাসুশ্চ. তাজাং 'দেনিতং, আরা-বিত্ব। বরাক্ষকান্ত্রহার্থ মানিষ্ঠ চিকান্সা মথাক্ষত মেবেদং ধ্যানং

'সৎ পু গুরীক, বদতি নির্মলে 'নয়নে, যদ্য তম্। 'মেঘাভং, নীরদশ্চামলং। তভিদাভং 'অম্বরং, যদ্য তংপীতাবরম্। 'দ্বিভুক্তং, দেবকী প্রার্থনীয়া অম্ব ভুজন্বয়ন্যোপদংহ তত্ত্বাৎ যদ্বা অফীদশাক্ষরে বিভুজোধ্যেয় ইতি স্থাতিত্। 'জ্ঞান মুদ্রা, হৃদ্যালিত ভর্জন্যাঙ্গুষ্ঠ যোগরপা, তয়া, 'আঢ়াং, যুক্তং; বনমালা নাম নানাপুষ্পা পল্লব রচিতা পাদতলাব লবিনী মালা, বিছতে বন্য তং 'বনমালিনং,। ঈশ্বন্ উক্তার্থ। 'গোপাঃ, জীদামানয়ঃ, ্রোপাঃ, রাধা ছাঃ, 'গাবঃ, কপিলা প্রভূতরঃ ভাতিঃ 'অবীতং, পরি-া इতং। কম্পরক্ষাত্রমু। 'দিবোঃ, অলে।কিকেঃ 'আভরবৈং, 'উপেতং,। সিহাসনোপরি রত্নয় হর্বর্ণ কগল মধ্যস্থিম । যমুনা জলতরজসস্বন্ধি ৰাযুনা দেবিতং। এবং বিধং 🕮 'কৃষ্ণং, 'চেতদা, 'চিন্তুর্ন্, ধ্যার্ন্, 'নরঃ, 'সংসৃত্তেঃ সংসারাৎ মুক্তোভবতি 'ইতি, শদোধ্যান সমাপ্তার্থঃ।। ৩।।

আর যমুন। সলিল তরঙ্গ সঙ্গী বায়ু নিরন্তর ঘাঁহাকে সেব। করিতেছে, এবজুত ঞ্জিঞ্কে চিত্তদারা যিনি চিন্তা করেন তাঁহার সংসার হইতে মুক্তি হয়।

তাৎপর্য। কালিদী শব্দে নির্ম্মল উপাসনা, কলোল শকে নানাবিধক্ষ্ ৰ্ভি সঞ্চী মাক্ষত শদে নিশ্চল প্ৰাণ বায়ু এই উভয় কর্ত্তৃক যিনি আরাধিত হইরাছেন। অথবা ভক্তজনের প্রতি অস্তাহ নিতরণার্থ আবির্ভ্ত চিদ্মন শ্রীক্লঞ্চের ন্ত্রই ধ্যান। খাঁহার প্রাফুল শুক্র পদ্ম তুলা নয়ন ছয়, দেব সদৃশ নির্মণ কান্তি বিহ্যতের **স্থা**য় পরিধেয় বসন এবং দ্বিভূজ, আর যিনি হান্যে তর্জ্জনী অঙ্গুঠের যোগ রূপা জ্ঞান মুদ্রোকে ধারণ করিয়াছেন এবং নানাবিধি পত্রপুষ্প দারা বির-চিতা মালা যাঁহার আপাদ মন্তক পর্য্যন্ত লম্বিভভাবে রহিয়াছে। অপর যিনি ঈশ্বর এবং শ্রীদামাদি গোপ, রাধা প্রভৃতি গোপী, ও কপিন্ধাদি গোগণকর্ত্বক পরিবেফিত এবং কস্পতরু মূলে অব স্থিত, ও অলৌকুক অলফার দারা নিত্য বিভূষিত, আর যিনি

নিহাংসনস্থ রক্স খচিত স্বর্ণ পদ্মোপরি অধ্যাসীন এবং যমুনার সলিল তরঙ্গ সঙ্গী ধার সমীরণ কর্তৃক সেবিত এবস্তৃত জ্রিক্ষণেকে চিত্তবারা চিন্তা করিলে সংসার হইতে মুক্তি হয়।। ৩।।

মূ তক্ষ পুনা রসনং জল ভূমীন্দু সম্পাত কামাদি রুষ্ণারেত্যেকপদং, গোবিন্দারেতি দিতীয়ং, গোপীজনেতি
ভূতীয়ং, বলভায়েতি তুরীয়ং, স্বাহেতি পঞ্চমমিতি পঞ্চপদীং জপন্, পঞ্চাঙ্গং দ্যাবাভূমী স্থ্যাচন্দ্রমনো সাগ্লী
তদ্ধপ তয়া বন্ধ সম্পদ্যতে বন্ধ সম্পদ্যত ইতি !! ১৩ !!

দিতীর প্রশোতর মাহ, তদ্য পুনা রসনমিতি। তদ্য কুঞাখা ব্রহ্মনঃ
রসনং 'জলভূমীল্প দম্পতি কামাদি, যথাদ্যাৎতথা পঞ্চপদ জপনম্
ইতিশেষঃ। জলং ককারঃ, ভূমিঃ লকারঃ, ঈকারঃ, অগ্নিঃ ইন্তঃ, অমৃআরঃ, এতেষাং সম্পাতরূপং যৎকামবীজং, তৎ আদৌ প্রথমং যথাদ্যাভথেত্যর্থঃ। তাত্যের পঞ্চপদানি বির্ণোতি, কুঞায়েত্যেকং পদমি
ত্যাদিনা। উক্তরসন্দ্য ফলমাহ, পঞ্চপদীমিতি।, পঞ্চপদীং জপন্, পুক্ষঃ 'পঞ্চাদং, 'ত্রহ্ম, নারায়ণাত্যুকং, 'তজ্রপতরা, পঞ্চাদ্যবহ্মতাদাত্যোন, প্রাপ্রেটি স্বরঃ। ইদস্ত দক্ষৎ জপকলং। পঞ্চাদ্যাহা।,
ভাবাভূথী, 'তথা ক্রিনা সহিত্যে 'সামী, 'স্থাচন্দ্রমদো,। অভ্যাদঃ
প্রথমে গানিষং দ্যাপ্তর্থঃ। ১০॥

ধ্যানানন্তর নেই ক্লক্ষাখ্য পর এক্ষের (রসন) সন্তোব উৎপাদন করিবে। জল, ভূমি, ঈ, ইন্দু, ইহাঁদিগ্রের সন্মিলে উৎপর যে কাষবীজ অর্থাৎ জ্বল শব্দে ককার, ভূমি শব্দে লকার, ঈকার শব্দে অগ্রি, ইন্দু শব্দে আরুস্থার এই সকলের সন্মিলনর্গ (ক্লাং) বীজকে আন্দি করিয়া পঞ্চ-পদা অফাদশালর গোপাল মন্ত্রের জপ, ইহাই ক্লথাখ্য পর এক্ষের রসন হইয়াছে। পঞ্চপদী বলিতেছেন যথা ক্ল্লীং পূর্বের রাখিয়া ক্রফায় এই একপদ, গোবিন্দায় দ্বিতীয় পদ,।
গোপীজন তৃতীয়পদ, বল্লভায় চতুর্বপদ, স্বাহা পঞ্চমপদ এই
পঞ্চপদাত্মক মন্ত্র। ইহাঁর উপাসনার ফল বলিতেছেন।পঞ্চপদী
কপশীল পুরুষ দ্যাবা, ভূমি, অগ্লি, স্বর্য্য, চন্দ্র এই পঞ্চান্দ রূপ, নারায়ণাত্মক পর এক্ষকে পঞ্চান্দ এক স্বরূপ হইয়া
-প্রাপ্ত হয়েন। ইহা একবার মাত্র জাপ করিলেই উক্ত কল প্রাপ্তি হয়। দ্বিরুক্তি প্রথম উপনিষ্ধ স্মাপ্তি জন্ম॥ ১০॥
মু তদেবশোকঃ। ক্রীমিত্যেতদাদাবাদায় ক্রফায় গোবিন্দা য়েতিচ গোপীজনবল্লভায় রহন্তানব্যা সক্রছেরেথ যো গতি স্তস্থান্তি মঞ্জা নান্যা গতিঃ স্থাদিতি॥ ১৪॥

উজ্রসনে মন্ত্র স্বাদমাহ, তদেষইতি। 'তৎ, তত্র উক্তে রসনে, 'এবঃ, 'শোকঃ, মন্ত্রঃ, বর্ত্ত ইতি। 'ক্লীমিতোতৎ, 'আদৌ, 'আদার, উচ্চার্যা, অব 'ক্লার. 'গোবিন্দার, 'ইতি, চ 'পুনঃ, 'গোপী জন বল্লভার, রহ-ভানবা৷ আহয়া, ইত্যর্থঃ। ইতি 'বঃ, সক্লং একবারমপি, উচ্চরেৎ 'তসা, মন্তকু শীত্রং পঞ্চান্ধ ব্রশাত্র রূপ 'গতিঃ, ভবতি, 'অন্তা, চন্দ্রমগুল রূপা, গতিঃ তস্য, নস্যাং। ইতি শক্ষো রসন সমাপ্তার্থঃ॥ ১৪॥

রসন বিষয়ে এই মন্ত্র আছে। ক্লাং বীজকে আদিতে, অর্পণ করিয়া ক্লফায়, গোবিন্দায়, গোপীজন বল্লভায় ইহাকে যিনি স্বাহার সহিত একবার উচ্চারণ করেন তাঁহার শীঘ্র পঞ্চান্ধ বন্ধ স্বরূপা গতি প্রাপ্তি হয় কিন্তু অন্য প্রকার অর্থাৎ চন্দ্রমণ্ডলের ন্যায় উৎপত্তিশ্বংশ রূপা গতি হয়না। ইতি শব্দ রসন সমাপ্তি নিমিত ॥ ১৪॥

কথ্যনাহো ভদ্তজনং এই প্রশ্নের উত্তর প্রদান করিতে-ছেন। যথা। (ভক্তিরস্থেতি)

মু ভক্তিরস্থ ভজনং তদিহামুত্রোপাধিনৈরাস্থে

ू ८ देनवाश्वाम् मनमः कण्णानत्म छत्नव ह देनकर्षम्॥ ১৫॥

কথঞ্চাহো তদ্ভজনমিতানোভরং বজুং ভজন শ্রার্থমাছ, ভক্তিরস্য छक्रन मिछि। পর্যায়েগার্থা≥বগমাসভাবৎ পুন **উজনসা লক্ষণমাহ,** তদিহা মুত্রেতি। 'ইহ, অমুত্র 'উপাধেঃ, ঐছিক পারলোকিক প্রয়োজনমা 'নৈরাস্যেন, নির্দন মেব নৈরাস্যং তেন ঐছিকা মুখিক ফলকামনারাছি ত্যেন, 'এব, 'অমুখিন্, কৃষ্ণাংখ্যে ব্ৰহ্মণি 'মনসঃ, 'কম্পানং, **প্ৰেমা** ত্বশ্বরত্বং তদেব ভক্তনমুক্ত মিতার্থঃ। 'এতং, ভক্তনম্, 'এব, 'নৈক্ষর্যাং, । জান্ম, ইতাৰ্যঃ॥ ১৫॥

ইহাঁর ভক্তিই ভজন,। তাহা কিরূপ ?। ইহ **লোক পর** লোক সম্বন্ধীয় কামনা নিরাস পূর্ব্বক এই কৃষ্ণাখ্য পর ত্রক্ষেতে মনের যে অর্পণ অর্থাৎ প্রেম দ্বারা তন্ময়ত্ব হওয়া এইটাই ইহার ভজন এবং এইটাই নৈক্ষ্যা অর্থাৎ জ্ঞান॥১৫ মু কৃষ্ণং তংবিপ্ৰা বহুধা যজস্তি গোবি**দ্দং সস্তং** 

বহু ধারাধয়ন্তি গোপীজন বল্লভো ভুবনানি দণ্ড্রে॥ ১৬ ॥ তংকৃষ্ণ মিতি তংকৃষ্ণ ম্ আনন্দাত্মানং বিপ্রা: সাত্মিকা: বর্তথা দ্রব্যক্ত পাঠ্যজ্ঞ য়োগ্যজ্ঞাদিভিঃ যজন্তি। গোবিন্দমিতি। গো-ভূমিবেদ বিদিতং সত্তং বহুধা অবণ কীর্ত্তন স্মরণ পাদসেবনার্চ্চন বন্দনদাস্থ সংগাতা নিবেদনাদিভি:, বিপ্রাদর: সর্বেপি 'আরাধয়ন্তি, সেবয়ন্তি। তত্ত্বৈৰ সেবাত্বে হেতঃ গোপীজন বল্লভ ইতি। 'গোপাঃ, পালন শক্তয়ঃ, তাসাংজনঃ, সমুদায়ঃ, তম্ম বল্লভঃ. স্বামী প্রেরকঃ স্ন, 'ভূবনানি, অনন্তকোটি বকাণ্ডানি 'দৰ্যে,। উপলক্ষণমেতং। অপালয়ৎ পালয়তি পাল্যিব্যতিচ ॥ ১৬ ॥

সাত্ত্বিক বিপ্রগণ দ্রব্য যজ্ঞ পাঠ যজ্ঞ ও যোগ য**জ্ঞ** প্রভৃতি ঢারা দেই আনন্দাত্মা জ্রীক্লফকে বহু প্রকারে পূজা করিয়া থাকেন। এবং শ্রবণ কীর্ত্তন সারণপাদ সেবন অর্চ্চন বন্দন দাস্থ সৌখ্য ও আত্ম নিবেদন রূপা নবধা ভক্তিদারা সেবন ক্রেন। উক্ত গোবিন্দের আরাধনা করিবার কারণ এই তিনি মারিক জন সমূহের প্রেরক রূপে অনস্ত কোটি ব্রক্ষা-শুকে ভূত ভবিষ্যৎ বর্ত্তমান এই তিন কালে প্রতিপালন করিতেছেন ॥ ১৬ ॥

় পালক প্রযুক্ত জ্রীক্লফই সেব্য ইহা উক্ত হইল এবং জনক প্রেমুক্ত সেব্যত্ত বলিতেছেন। যথা। (স্বাহাগ্রিত ইতি)

মু স্বহাত্রিতো জগদেজয়ৎ সুরেকাঃ।। ১৭।।

এবং পালকথাও সেবাত মুক্তন্ অগজনকত্বান্ধি তলাই কাই প্রিত ইতি। স্বাহা মারা তদাজিতঃ তদধিনিতানা তগও অব্যক্ত নাম রূপন্ এজরও অচালরও বাক্তীভাবা/রায়ুখ্যকরীও, লৃফিকালে। অত্ত হৈছু গর্ভ বিশেষণ মাহ, স্থরেতা ইতি। স্বৰ্গু শোভনং চিচ্ফাণ্ড মাযায়াও প্রতি বিধামুখ্য, রেতোমখ্য সঃ স্থরেতা?। "কণ্ড রূপও প্রতিরূপো বভূব, ইতিশ্রুতেঃ, "মন্যোনি মহদুষ তদ্নিন্ধর্ভং দধান্ধং, ইতি স্থৃতেশ্চ॥ ১৭॥

ন্যায় বীর্যধান কর্তা জ্ঞাক্রম্ফ সৃষ্টিকালে জগৎকে নাম রূপদ্বারা ব্যক্ত করিয়াছেন। এই বিষয়ে হেতু গর্ভবি শেষণ বলিতেছেন, সুরেতা অর্থাৎ তিনি প্রতিবিদ্ধ প্রকাশ শ্বারা মায়াতে বীর্যা জাধান করিয়াছেন॥ ১৭॥

ভগবান্ এরক ভক্তজনের আরাধন দৌকর্য্য জন্য গো-পাল বিদ্যাত্মক শব্দরূপে পঞ্চধা প্রকাশ পাইতেছেন, ইহা দৃষ্টান্তের সহিত্রবলিতেছেন। যথা। (বায়ুর্থথেতি)

মু বাহুর্যথৈকে। ভুবনং প্রবিষ্টো জন্মে জন্মে পঞ্চরপো বভুব। রুফস্তথৈকোহপি জগদ্ধিতার্থং শব্দেনার্মো পঞ্চ পদো বিভাতীতি॥১৮॥

ভেকানামারাধন সৌক্র্যায় গোপালবিভাত্রক শকরপেণ ভগবান্

পঞ্চধা ভাতীতি সদৃষ্ঠান্ত মাহ, বায়ুর্যথাক ইতি। यथा ভুষনং ব্রহ্মাণ্ডং আইটা এক এব বায়া জন্মে জন্মে শরীরে শরীরে প্রতিশরীরং, পঞ্-রূপ: প্রাণাপান ব্যানাদি রূপ: বভূব। তথাএব একো**২পি অসৌ রুক** জগদিতার্থং ভূবনং প্রবিষ্টঃ শব্দেন গোপাল বিছাত্মকেন পঞ্চ পদানি যক্ষনঃ পঞ্চপদঃ বিবিধং ভাতি প্রকাশতে। ইতি শব্দো মন্ত্র সমা-खार्थः ॥ ३५ ॥

যেমন এক বায়ু জন্মাও প্রবেশ করিয়া প্রাণিদিক্ষেত্র-প্রত্যেক শরীরে প্রাণ অপান সমান উদান ও ব্যান রূপে পঞ প্রকারে বিভক্ত হইয়াছে, তদ্রুপ এক পরব্রহ্ম 🖏 ক্লুমণ্ড গোপাল বিদ্যাত্মক পঞ্চপদী হইয়া বিবিধন্নপে প্রকাশ পাই-তেছেন ॥ ১৮॥

মু তে হোচুরুপাসন্মেতক্ত পর্মাত্মনো গোবিন্দস্থাখিলাধারিণো জহীতি ॥ ১২॥

গোবিদ্দং मछः वहधा রাধ্যন্তীতাক্তং তত্তারাধনাত্মকমুশাসনং পুদ্সন্তীত্যাহ, তেহোচুৰুপাসনমেতম্মেতি। তে সনকাদয়ঃ ছ কিন এততা পরমাত্মনঃ এক্রেফা গোবিন্ত অথিনাধারিণ: উপাসন্মূ আরাধনং জহি কথয় ইতার্থ:॥ ১৯॥

দাত্ত্বিক বিপ্রগণ কর্ত্তক নিত্য রূপী গোবি<del>দ্য বহুপ্রকারে</del> আরাধিত হইতেছেন, ত্রন্ধার এই উক্তিতে সনকাদি মুনিগণী গোবিন্দের আরাধনাত্মক উপাসনা জিজ্ঞাসু হইয়া ব্রহ্মাকে কহিলেন প্রভো! এই অখিল ত্রন্ধাণ্ড ধারি পরমন্ত্রা গোবিন্দের উপাসনা বলুন্ ॥ ১৯॥

মু তামুবাচ যত্তত পীঠং ইেরণ্যাউপলাশমমুজং । তৃদন্ত-রালিকে ২নলাম্রযুগং তদন্তরাদ্যার্ণাথিলবীজং ক্লফার নম ইতি বীজাদ্যং সত্রহ্মাণমাধায়ানক গায়ত্রীং যথা ৰয়ালিখ্য ভূমওলং শূলবেষ্টিতং ক্নবাংস্বাস্থানি কিন্তুগ্যাদি স্বশকীজ্ঞাদি বস্থদেবাদি পার্থাদি নিধ্যা বীতং যজেৎ । সন্ধ্যাসূপ্রতিপত্তিভিন্নপচারৈ শুনা-ক্যাথিলং ভবত্যখিলং ভবতীতি ॥ ২০॥

তত্তারাধানাধিষ্ঠান ভূতং পীচনিরপণমবতাররতি তামুবাচেতি। বৰ্তম পীঠং তৎ তান্ প্ৰতি ব্ৰহ্মা উবাচ ইতাৰ্থ:। অগৃহে কালিতং 'পীঠং স্থাপরিত্বা হৈরণ্যাউপলাশং দেবিণাউদলম অমূজং স্থাপরেৎ গন্ধযুতেন চন্দনেন বা বিলিখেৎ ইতার্থঃ। তদন্তরালিকে তস্য কমলস্য अस्त्रोनत्वेव श्रातान जननाज्ययुगर जित्कानवरः मर्शनत्यिन उर्थः। তদম্ভরাস্বার্থিত। তদা ষট্কোণদা অন্তরা মধ্যে আছার্গ রপশ্ অধিন कार्याच्य वीखर कामवीखर माधानाम कर्यनामठ निर्धानितिस्थः। उद्यकर সনৎসুমার সংছিতারং। কর্নিকারাং লিখেরত্নি পুটিতং মণ্ডল বরং। उना मर्था निर्थपीकर नाथा। थार कर्यनरयुज्य रेजि। द्रकान्नम रेजि বীক্সাত্যং বীজেন কাম বীজেন আত্যংবডঅং সন্ধির বডকরং নিধেৎ ৰডঅং সন্ধিয় ইতি ক্ৰমদীপিকোকে:। সত্ৰশাণমিতি। পূৰ্মদিখিতং কর্নিকাস্থমনজ্বীজং সরকাণ্য অফাদশাক্ষর মন্ত্রোপেত্য আধার ইতার্থঃ। মন্ত্র তন্ত্রকোরভেদাৎ মন্ত্রো ব্রহ্মা। তত্ত্বং সংহিতারং। **उउ: मिक्कि** में तार्व रेर्ग खश्कामश विकेशत स्थीः रेजि। बर्गे तारामा পূর্বে নৈশ্ব তা বায়বা কোণেছু জীমিতিবীজং লিখেং। আয়েয় পশ্চিমে শানকোনেষু জীমিতি বীজং লিখেদিতি শেষঃ। শ্রিয়ং বট্কোন কোনের ঐক্রনৈশ তি বার্র। আলিখা বিলিখেমারাং বহু বাকণ পুলিবুইতি সংহিতোকে:। অনন্দ গায়ত্রীমিতি। অফদলসা সর্বজন সম্মেছন কেশরের অনজগায়তীং কাম গায়তীং যথাবং দিশঃ দিশঃ ব্যালিখেদিত্যর্থ:। কামদেবার সর্বজন প্রিয়ার সর্বজন সম্মোহনার খুন জ্বন প্রজ্বন প্রস্তুন সাহার ক্ষা ক্ষা ক্ষা ক্ষা হা ইত্য छ। চতারিংশদক্রং মালামন্ত্র প্রতিদলং ষট্ ষট্ অকরং ক্রমেণ লিখেদি-**जाबदनाधाम्। अक्रेमनदमार्गानिहरू कृषा माङ्काक्तदेत (वंखेदम्मि**ङानि বোধাষ্। অক্রে: কামণায়ত্রা। বেইয়েৎ কেশরে স্থী:। কামমানা মনোৰ পদলেষ্টক মন্ত্ৰিং। লিখেলা হাননৈতকৈ মাতৃকাং তথহি-

নিধেৎ ইতি সংহিতোকে:। ভূমগুলং খুলবেকিতং কুছেতি। ভূগুৰং চতুরত্তং স্যাদফ্টৰক্সযুতংমুনে ইতি সংহিতোকে:। অসৈ্যবধারণ ৰমুত্বাৎ সাধানি লেখনমপ্যাদাবস্কৃতে। অতএব ধারণবিধানং তৎ-কলঞ্চ সংহিতারামুকং। হতা সহঅমাজ্যেন মন্ত্রসম্পাত পূর্বকং। মার্জিয়িত্ব। ২যুতংজগু। ধারয়েৎ যন্ত্রমূত্রমং।। ত্রেলোক্যের্থামটেখাতি দেবৈরপি স পুজিতঃ। ইত্যাদিনা। ইদন্ত কেবল ধারণার্থং যত্ত্বা যন্ত্রং ক্রিয়তে তদভিপ্রামোশেকং, যদাপুন: পুজার্থং নদ্রংক্রিয়তে তদাত্ত . भूसर मक्कामि शृथिवाखः भूजरप्रद कर्निरकाशित । अधानि श्रीव्रशासक् ধর্মাদিংশ্চতুরোযজেও। চতুর্ পীচগাতের ধর্মাদীংশুতুরো যজেও কর্মকায়াং ততোহন বং পদ্মান্তঞ্চততো যজেৎ। তারবর্ণ প্রভিন্নানি ৰওলানি ক্ৰমান্ততঃ। সন্তঃরজন্তম ইতি যজেতাত্ম চতুইয়ন্। আত্মা ন্তরাত্রা প্রমাত্রা জ্ঞানাত্ত্রেতি ক্রমাণ ক্র্মীঃ। বিমলোণকর্মিনী জ্ঞান। কিয়া যোগেতি পঞ্মী। প্রহ্নী সত্যা তথেশানাত্রপ্রহানব্মীস্থৃত।। প্রাগাল্ভফ সতের কর্ণিকারাং বজেমুনে॥ ওঁনমে। বিষ্ণবে সর্বভূতা-श्वास वाज्यस्वात मधीजा मश्रमांग बागणव नीजाजास नमः रेजि नीठ মন্ত্র ময়মদ্যোপরি বিনাসা ততঃপী চং সমভার্চ্চা দেবমাবাছ নীরদ। অর্ব্যাদিধৃপদীপাদীত্পচারান্ প্রকশারে । অথাবরণ পূজাংকুর্ব্যাৎ। তত্র প্রথমাবরণমাহ, অঙ্কেতি। বট্কোণদ্যাগ্রের নৈশ্ব তা বারবোশানেছু স্বাহালিরং লিখা কবচানি, অগ্রভাগে নেত্রং, পুর্বাদিদিক্ষুচ অন্তর্য ইত্য-কানি পূজ্যেও। দিতীয়াবরণ মাহ বাস্থদেবেতি। পূর্ব পকিম যাম্যো-ভর দলেয় যথাক্রমং বাস্থদেব সহর্বণ প্রতায়ানিকরান্ পুজরেং। আংগ্রের নৈশ্বতা বারবোশানের মধাক্রমং শান্তি 🕲 সরস্থতী রতীঃ পুজ-রেং। তৃতীয়াবরণমাছ। রুকিলোগাদি শক্তরঃ কৃষ্ণশক্তরঃ। দলেমুক্কিলুগী সতাভাষা জাষবতী তথা। নামজীতি মিত্রবিন্দা কালিন্দী চ ততঃপরা। লক্ষণাচ সুশীলাচ পুজা। হেমামিতপ্রভা ইতার্থঃ। চতুর্থ পঞ্চমান্তাবরণ मार, रेख्यानि वस्रुप्तवानि शार्थानीि । वह वस्रुप्तवांनावद्भारमव চতুর্থং বোধান্। পূর্বভাগে বস্থদেবায় পীতবর্ণায় . আয়েয়কোলে দেবকৈ স্থামলায়ে। দক্ষিণ ভাগে নন্দায় কর্পুর গৌরায়। নৈখ তাকোনে बटमामादेत कूड्यटमीटेया। शिकाटम बनटमयोग्न मश्चकूटमञ्ज धरामुकः।

ৰামৰো কলাপ ভামলামৈ হভদামে। উত্তর কোনে গোপেভাঃ। ঈশান कारन (गाभी छा:। शक्षमक भागीमगानतनम्। व्यर्क्न निगरठावन मास्क বিশক্ষেন সাতাকি গৰুড় নারদ পর্স্নতান পূজরেও। ষষ্ঠং নিধ্যাবরণম্ भूर्किनि रेखनिश्दम। आद्यमनिनि नीन निश्दम। यादमा क्रूनामनमः। निर्भाजा क्लाल मकताता। शम्हित व्यानमात्र। वात्राता कष्ट्रशाता छेख्दतं नश्चिमिश्दंत । केनान कार्य श्चिमिश्दंत । मध्यमिलानानद्रभम् । वेलाक • केट वर्गात्र भूकं मरन । अधरत तक वर्गात । यमात्र मीरनादशन वर्गात । রক্ষেধিপতরে ক্ষেবর্গর। বারবে ধূম বর্ণায়। বক্ণায় শুক্ল বর্ণার। কুবেরার নীল বর্ণার। ঈশানায় খেতবর্ণায়। পূর্বেশানয়ে। র্মধ্যে ত্রন্মণে গোরোচনা বর্ণায়। নৈঋতা পশ্চিময়োমধো শেষনাগায় খেত বর্ণায়। পুর্বাদলে ৰজ্ঞায় পীত বর্ণায়। শক্তয়ে শুক্লবর্ণায়। দণ্ডায় নীল বর্ণায়। শ্বায় শ্বেত বর্ণায়। পাশায় বিহাৎবর্ণায়। বজার রক্তবর্ণায়। গলায়ে। ত্রিশ্লার শুক্রবর্ণার ইত্যক্তমাবরণন্।] আবীতমিতি। এতেঃ আবরণৈঃ আৰীতং প্রমেশ্বরং যজেৎ পূজ্মেৎ। সন্ধ্যাস্থ ত্রিকাল সন্ধ্যাস্থ প্রতি পত্তিভিঃ খ্যানেঃ উপচারেঃ] ষডশোপ চারাদি মহারাজোপ চারেঃ পুজ-রেদিত্যর্থঃ। তেনেতি। তেন আরাধনেন অস্মৃতিয়ারাধকক্ষ অধিদং পুৰুষাৰ্থ চতুষ্টায়ং ভবতি। অভ্যাদো বিতীয়োপনিবৎ সমাপ্তাৰ্থ: ॥২০॥

উপাসনা বিষয়ে প্রথম পীঠছান জানা আবশ্যক একারণ ক্রমা মুনিগণকে জ্রীকৃষ্ণের পীঠ বলিতেছেন। বৎসগণ! নিজ গৃহে প্রকালন পূর্বক পীঠছাপন করিয়া তহুপরি স্বর্ণ নির্মিত জ্ঞানল পদ্মস্থাপন করিবেক অথবা চন্দনাদিগন্ধ দ্রের দ্বার পীঠে জ্ঞানল পদ্ম লিখিবে। তদনন্তর উক্ত পদ্মের মধ্যস্থলে ছই ত্রিকোণ লিখিতে হইবে, পরে সেই ষট্কোণের মধ্যস্থানে কাম্বীজ এবং কামবীজ সহিত ক্ষায় নমঃ এই ছয়জন্মর ঘট্ কোণের সন্ধিতে লিখিবে। উইপরে পূর্বে লিখিত কামবীজকে স্ফাদশাক্রী গোপালবিদ্যা দ্বারা বেন্টন করিতে হইবে। মানু ও বন্ধে অভেদ হেতু মন্ত্রই বন্ধ। তাহার পর ঘট্ क्रिंगित भूर्व रेनक्षठ वाह्र्रकारण और बीज जलत जारमई পশ্চিম ঈশান কোণে জ্রীত বীজ লিখিবে। তদনম্ভর সর্বজন সম্মোহক অফকেশরে ছয়টা ছয়টা অক্ষরে অফটবারিং শদ্-করী কাম গায়ত্রী লিখিতে হইবে। পরে অফ দল পদ্মের উপরিভাগে বলয়াক্তি রূপে মাতৃকাবর্ণ বে**ইিত করিবে** 🛚 তৎপরে ভূমগুলকে শূলবেফিত অর্থাৎ ভূগৃহ চতুরতা করিয়া • অফবজ্র যুক্ত করিতে হইবে। এবং পূর্ব্ব লিখনানুসারে এই য়ন্ত্রকে ধারণত করিবে। ধারণ বিধান ও ধারণ ফল যথা <u>মন্ত্রে সম্পাত পূর্বেক ,য়ত দারা সহত্রে হোম করনানন্তর</u> বন্তু মার্জন পূর্বেক অযুত সংখ্যক মন্ত্র জপ করিয়া এই যন্ত্র ধারণ করিবেক। এই রূপ ধারণ করিলে ত্রৈলোক্যের ঐশ্বর্য্য সমুদার প্রাপ্তি হয় ও দেবগণ তাহার পূজা করেন। যন্ত্রের ধারণার্থ এই ফল। আর যখন পূজার নিমিত্ত যন্ত্র কন্ধিবে তখন পূর্বেলিখিতানুদারে নির্মাণ করিয়া কর্ণিকোপরি মণ্ডু-কাদি পৃথিব্যন্তকে পৃজাকরিবে। পরে অগ্ন্যাদি পীঠ পাদে ধর্মাদি চতুষ্টয়কে পূজা করিতে হইবে। তৎপরে কর্ণিকাত্ত্ অনস্ত এবং পদ্মের অস্তে প্রণব ও বর্ণ সমূহকে যথাক্রমে পৃত্তা করিবে। তদনন্তর সত্ত্ব রজস্তমঃ এই তিন গুণ এবং স্থাত্মা, অন্তরাত্মা, পরমাত্মা, ও জ্ঞানাত্মা, এই চতুইয়কে পূজা করিবে। তংপরে পদ্মের অফদল ও কর্ণিকায়, বিমলা, উৎকর্ষিণী, জ্ঞানা, ক্রিয়া, বোগা, প্রহ্নী, সত্যা, ঈশানা, ও অমুগ্রহা এই মব শক্তির পূজা করিবে। তদন্তর (ওঁ নমে। বিষ্ণবৈ সর্ব ভূতাত্মনে বাস্থদেবায় সর্বাত্ম সংযোগ পদ্ম পীঠাত্মনে নমঃ) এই পীঠ মন্ত্র পল্লের উপরি বিক্যাস পূর্বক পীঠকে অভা-র্কনা করিয়া দেবকে জাহ্বান প্রঃসর পাদ্য অর্ঘ্য ধূপ শীপ

বৈবেষ্য সমর্পণ করিবে। অনস্তর আবরণ পূজা যথা।। ভন্তধ্যে প্রথম আব্রণ বলিতেছেন। ষট্কোণের আয়ের নৈশ্বত্য বায়ু ও ঈশানাদি কোণ চতু উত্যে হালয় শিরঃ শিখা करा और प्रकृषेत्रदक अवश् अधारा मिळ, अ श्र्वानि निक् চতুরীরে অর্ত্তক পূজা করিবে। বিতীয় আবরণ যথা। ' भूक शक्तिम मिक्किन ଓ छेउद्र मटन यथा करम वाक्रान्य महर्यन প্রান্ত্র অনিরুদ্ধকে পূজা করিবেক। তৎপরে অগ্নানি কোণ চতুষ্টয়ে যথাক্রমে শান্তি, জী, স্বরস্বতী, রতিকে পূজা করিবে। ভূতীয় আবরণ যথা-পত্রের অফদলে প্রাদি ক্রমে কৃষণজি স্বরুণা কুকিনুণী, সত্যভাষা, জায়বতী, नाग्रिकिठी, मिखरिका, कालिकी, लक्ष्मण खरः सूनीलाटक পুজা করিবে। চতুর্ব জাবরণ যথা। পূর্ব্বদিকে পীতবর্ণ সুদেব, व्यक्षिरकारण भागमनवर्ग (मवकी, मक्किंग मिरक कर्भू द दर्ग नम्म, নৈশ্বতিকালে কুকুম-গোরালী যশোদা, পান্চিমে শভ্যেন্দু-कुष धरन रनएमर, वाशुटकारन कनाथ वर्ग भागा ७ ग्रू छा।, উত্তরে গোপগণ, এবং ঈশানকোণে গোপীণণকৈ যথা-, জেমে পূজা করিবে। পঞ্চম আবরণ মথা। অর্জুন, নিশঠ, উদ্ধব, দারুক, বিশ্বক্ষেন, সাত্যকি, গরুড়, নারদ, এবং পর্বতকে পূজা করিবে। ষষ্ঠ আবরণ যথা। পূর্বে ইন্দ্র निधि, व्यक्षिटकाटन नीनिधि, मिक्कटन क्रूम, तेमश्ल उटकाटन মকর, পশ্চিমে আনন্দ, বায়ুকোণে কচ্ছপ, উত্তরে শথুনিবি, ও देगान काल श्रामिशि,। मश्रम आवत्र यथा। श्रामतन পীতবর্ণ ইন্দ্র, অগ্নিকোণে রক্তবর্ণ অগ্নি, দক্ষিণে নীলোৎপল वर्ग यम, देम अं उटकाटन क्रकवर्ग तटकाधिशिक,शक्किटम खक्रवर्ग बक्री, वाबुक्लार्ण धूखरण वाबू, छेखरत नीनवर्ण कृत्यत्र, जेनान

কোনে খেতবর্ণ ঈশান,। অন্তম আবরণ যথা। পূর্ব ও
ঈশান এই হুইরের মধ্যে গোরাচনাবর্ণ বেলা, নৈশ্ব ত ও প্রকিল্নের মধ্যে শুকুবর্ণ শেবনাগ। পূর্বাদিদলে পীতবর্ণ বক্তা, শুকুবর্ণা শক্তি, নীলবর্ণ দণ্ড, খেতবর্গ শন্তা, বিহুহে বর্ণ পাশা, রক্তাবর্ণ থকা, নীলবর্ণা গদা, এবং শুকুবর্ণ জিশ্লকে পূজা করিল্বেন এই সকল আবরণ যারা পরিবেন্টিত পরব্রন্ধ জিক্তাবেশ জিলারা ধান পূর্বেক যোডশোপচারাদি মহারাজোপচার যারা পূজা করিবে। এই রূপ পূজন যারা উপাসকের ধর্ম অর্থ কাম মোক্ত রূপ পূক্তমার্থ চতুইর লাভ হয়। ঘিরুক্তি ঘিতীয়োপনিবং সমাপ্তি জন্ম। ২০।।

উল্লিখিত উপাদনা বিষয়ে মন্ত্র দকল আছে। বথা। (তদিহেতি)

মৃ তিনিহুলোকা ভবস্তি। একোবলী সর্বনঃ ক্লফ ইডা,এ-কোহপি সন্ বহুধা যোবিভাতি। তংপীর্চছং বেহুত্ব ভঙ্গন্তি ধীরা তেবাং সুধং শাশ্বতং নেতরেবাম্॥ ২১॥

উজোপাসনে মন্ত্র সমতি মাহ, তদিহেতি। তৎ, তশ্মিন্ দৃষ্টে, ইহ, উজোপাসনে, শ্লোকাঃ মন্ত্রাঃ অপিভবন্তি, বর্ত্তমে। একোনশী সর্ম্বাইতি। একং, সজাতীয় বিজাতীয় অগত ডেদরহিতঃ, অতএব বশে সর্ম মসা জীতি বণী, সর্মাঃ. সর্মত্র দেশতঃ কালতঃ বল্পত কাপরিন্দিরঃ, কুষ্ণঃ আনদ্দঃ, অতএব , ত্রমাদীনামপি ভুতাঃ। পূর্বোক্তঃ, একো হিশি 'সন্,' যং কুষ্ণঃ, জগৎপালনায় 'বহুধা, পঞ্চরপাই, 'বিভাতি, বিবিধ প্রকাশতে, বায়ুরিব প্রাণাদি ভেদেঃ। তংপীঠ ছমিতি। 'তং, পঞ্চপদান্ত্রকং প্রাণ্ডকং, ' প্রিচাই, ' অকাপ্রান্তরং, ' পীচছ্ম্, 'অভ্ লক্ষীকৃত্য বন্ধ,' ধীরাঃ, একাপ্রান্তিরঃ, 'ভঙ্কিরি', তেবাম্', এব, শাখ্ডং, নিত্যানদান্ত্রকং,' স্বধং, ন', তু 'ইতরে বাং, ভক্তির রহিতনাম্। অচক্ষুম্বতাদিব রূপদর্শনম্ ॥ ২১ ॥

পর জ্বা জ্রীরুক্ষ এক অর্থাৎ সঞ্চাতীর, বিছাতীর, স্থাত ভেদ রহিত, এনিমিত্ত সকলই ইনার বলীভূত, এবং দেশ, কাল বস্তু হইতে অপরিচ্ছন, আনন্দময় ও ত্রহ্মাদির স্তুত্য, অপর তিনি এক হইরাও জগৎ পালনার্থ শরীর গত বায়ুর স্থায়, পৃক্ষ কথিত পঞ্চ রূপে প্রকাশ পাইতেছেন। সেই পঞ্চ পদা-স্থাক পর ক্রম জ্রীরুক্ষকে পীঠন্থ লক্ষ্য করিয়া একাণ্ডা চিত্তে যে বীর ব্যক্তি সকল পূজা করেন তাঁহাদের নিত্যানন্দাত্মক সুখ প্রাপ্তি হয় কিন্তু তন্তক্তি রহিত্ত জনরন্দের সান্ধের রূপ দর্শনের স্থায়, সে সুখ লাভ হয়না॥২১॥

ব্রহ্মা সনকাদি মুনিগণকৈ মন্ত্রাস্তর বলিতেছেন। খথা। (নিত্যো নিত্যানামিতি)

মৃ নিত্যো নিত্যানাং চেতনশ্চেতনানামেকো বছনাং ্যো বিদধাতি কামান্। তংপীঠগং যেহস্থ ভ-জন্তি ধীরা স্তেষাংসিদ্ধিঃ শাশ্বতী নেতরেষাম্,॥ ২২॥

মন্ত্রান্তর মাহ, নিত্যো, নিত্যান। শিতি। 'নিত্যানাম্, ইব মধ্যে যো বন্ধুগত্যা 'নিতাঃ', তথা 'চেতনানাম্', ইব একাদীনাং মধ্যে বস্তুতঃ 'চেতনঃ',তথা 'বঃ,'একঃসন পঞ্চপদ রূপেণ 'বহুনাং,'কামান্,' বিদ্ধাতি, । পীঠগং', যে, অন্ত ভজ্জি', 'ধীরাঃ', তেষাং সিদ্ধিঃ' দাখতী, অনপানিনী 'ন', তু 'ইতরেষাম,' ইতি পূর্মবং॥ ২২॥

বস্তুতঃ যিনি নিত্যের মধ্যে নিতা, ত্রন্ধাদি চেতন বস্তু সক-লের মধ্যে যিনি চেতন এবং যিনি এক হইয়া পঞ্চরপে অনে-কের কামনা বিধান করিতেছেন, তাহাঁকে পীর্চন্থ লক্ষ্য করিয়া যে ধীর ব্যক্তিরা ভজন করেন, তাহাঁদের অনপায়িনী সিদ্ধি হয় কিন্তু ভজন বহিমুপ জন সকলের সেপ্রকার সিদ্ধি হয়না॥২২

এই বিষয়ে অপর মন্ত্র বলিতেছেন। যথা। (এতদ্বি-ক্ষোরিতি)

মূ এতদিকোঃ পরমং পদং যে নিত্য যুক্তাঃ সংযজতে ন কামান। তেষামসৌগোপরপঃ প্রযন্ত্রাৎ প্রকাশয়েৎ আত্মপদং তদৈব॥ ২৩॥

মন্ত্রান্তরমাহ, এতদু বিষ্ণোরিতি। যে, সাধকাঃ 'এতৎ, যন্ত্রাম্বর্ট,' 'ৰিষ্ণোঃ পদং,' 'নিতাযুক্তাঃ 'সততং প্ৰযন্তবন্তঃ, 'সংযজন্তে, সম্যুগারা ধয়ন্তি, ন. ভু 'কামান্, কাময়ন্তে। 'তেষাং, সাধকোত্তমানাম্,' অসে , গোপালক 'রপঃ', গোপ, বেশোনা 'প্রযন্তাৎ', আত্মপদং ,স্বরূপং,' তদা, 'এব, ভজনাব্যবহিত সময়ে এব, 'প্রকাশয়েৎ, প্রত্যক্ষং দর্শয়েৎ ॥ ২৩ ॥

ষে ব্যক্তি যতুশীল হইয়া বিষয় বাসনা পরিত্যাগ পূর্ব্বক সম্যক্রপে যন্ত্রাত্মক বিষ্ণুপদের আরাধনা করেন, ভাঁহাদিগের প্রয়ত্ত্ব জন্য ভঙ্গনের অব্যবহিত কালেই পরব্রহ্ম এক্রফ আপনার স্বীয় গোপাল রূপ অথবা গোপবেশ তাঁহাদিগকে প্রদর্শন করান্ ॥ ২৩ ॥

গোপাল–বেশ প্রত্যক্ষ হইলে কি হয় এই আশঙ্কায় তিনি মমুক্ষুর শরণ্য এই উক্তি প্রযুক্ত তাঁর মোক্ষ দাতৃত্ব বলিতে-ছেন। যথা। (যো ত্রন্ধাণমিতি)

মু যো ভ্ৰহ্মাণং বিদধাতি পূৰ্ব্বং যো বিদ্যান্তস্মৈ গোপায়তিম কৃষ্ণঃ। তং হ দেবমাত্মবুদ্ধি প্রকাশং মুমুকুর্বৈ স্মরণ মন্ত্রজেৎ ॥ ২৪॥

নমু তৎ প্রকাশে সতি কিংসাদিত্যাশকা মমুকু শরণোভিক্তব তমুা भाक প্রদত্তমাছ, যোবকাণমিতি। 'यः, পরমেশ্বরঃ কৃঞঃ, 'পূর্দাং, সৃষ্টি সমরে ব্রহ্মাণং বিদধাতি রচয়তি, যাক্ষা তল্মি, তদর্থং বিদ্যাঃ বেদান, প্রলয় পরোধিজনে মৎস্থ হয়ত্মীবাদিরপেণ গোপায়তি তল্মৈ উপদিশতি

ৰা। তংদেবং দোতনাত্মকং আত্ম বুদ্ধি প্ৰকাশং ষপ্ৰকাশং মুমুকু: মোক্ষার্থী শরণমন্থরজেৎ॥ ২৪॥

ব্ৰহ্মা কহিলেন বৎসগণ! যে পরমেশ্বর জ্রীক্ষণ সৃষ্টি কালীন ত্রন্ধাকে রচনা করিয়াছেন এবং তদর্থ হয়তীব ও মৎস্থ মুর্ভি°ধারণ পূর্ব্বক প্রলয় পয়োধি জল হইতে গোপাল বিদ্যা-ভুঁক বেদ গণকে রক্ষা করত ভাঁহাকে উপদেশ করিয়াছেন, সেই আত্ম বুদ্ধি প্রকাশক দেবকে মেকিণ্ডী হইয়া আগ্রয় করিবেক II ২৪ iI

পঞ্চপদ মন্ত্রের মন্ত্রান্তর মূলত্ব বলিতে ইচ্ছুক হইয়া প্রণব পুটিত পঞ্পদ রসনের (উপাসনার) ফল বলিতেছেন। যথা ( ওন্ধারেণেতি )

যু 'ওস্বারেণান্তরিতং যে জগন্তি গোবিন্দস্থ পঞ্চপদং মনুম্। তেষামদো দর্শয়েদাত্মরূপং তক্ষাৎ মুমুক্ষুরভ্যদেরিত্য भारेखा ॥ २৫ ॥

পঞ্চপদ মন্ত্ৰন্থ মন্ত্ৰান্তর মূলতং বিবক্ষুঃ প্ৰণৰপূটিতং পঞ্চপদ রসন ফলমাহ, ওঙ্কারেণান্তরিতমিতি। ওঙ্কারেণ অন্তরিতং পুটিতং গো-বিদ্দান্ত পঞ্চপদং মহংমন্ত্রং যে জপত্তি তেষামূ অসৌ গোবিদ্যাত্মাত্ম স্বরপংদর্শরেও। তন্মাৎ কারণাৎ মুমুক্টু:পুত্রমঃ নিত্যশাস্ত্রৈ সংসার। নর্থ শাক্তা গোবিন্দ মন্ত্রম্ অভ্যসেৎ পুনঃপুন র্জপেৎ॥ ২৫॥

যে সকল ব্যক্তি গোবিন্দের পঞ্চপদাত্মক মন্ত্র প্রণব পুটিত করিয়া জপ করেন, গোবিন্দ তাঁহাদিকে জাপনার গোপাল মুর্ত্তি প্রদর্শন করান। অতএব মোক্ষার্থী পুরুষ সংসার রূপ জন্ধ শাস্ত্যর্থ গোবিন্দ মন্ত্র পুনঃ২ জপ করিবেন।। ২৫।।

ষু এত আদিকো পঞ্চপদাদভূবন্ গোবিক্ষ মনবো মান-বানাং দশার্ণান্যন্তেপি সঙ্কক্ষনাদ্যৈরভ্যস্তন্তে ভূতি কামৈর্থাবং ॥ ২৬॥

এতস্বাদন্তে মন্ত্রাবভূব্রিতাহ। এতস্বাৎ পঞ্চপদ মন্ত্রাৎ কলাক্ষরাদ্যাঃ গোবিক্ষত মনবঃ মানবানাং সনকাদীনাং, ফ্রুরিতাঃ বভূবঃ। 'তেহপি, ''সংক্রন্ধনাদ্যৈঃ, সঙ্ক্রন্ধন ইন্দ্রঃ, সঙ্ক্রন্ধনা নিমিরু, একবীরঃ শতধা সেনাং অজয়ৎ সাক্ষিন্তঃ, ইতিশ্রুতঃ, "সংক্রন্ধনো ভূশ্যবনঃ, ইতামরকোষাচ্চ তৎপ্রমুধৈঃ, ভূতিকামৈঃ, 'ঘথাবৎ, বিহ্নুক্ত প্রকারেন, 'অভাত্মন্তে, ॥ ২৬॥

পঞ্চপদ মন্ত্র ভিন্ন দশাক্ষর প্রভৃতি গোপাল মন্ত্র সকল
সনকাদির ক্ষুর্ত্তি হইল, তাহাই ঐশ্বর্য্য-কাম ইন্দ্রাদি দেবগণ
কর্ত্বক যথা বিধি উপাদিত হইয়াছে।। ২৬।।
এই বিষয়ে কারণ দশাইতেছেন যথা ( যদেতস্মেতি )

স্থাত গোপবেশো মে পুরুষঃ পরস্তাদাবিবভূব। ১৭।।

অত্ত হেতুমাহ, বদেতক্ষেতি। 'বৎ, যশাৎ কারণাৎ, তে মন্ত্রাং, 'এতস্ত, জ্বিক্ষক্ষ, 'স্বরপ, ভূতম্ 'অর্থং, সর্বপুরুষার্থ সাধকং, 'বাচা বেদরন্তি,। তে, মুনরঃ পঞ্চপদ মন্ত্র স্বরূপং জিজ্ঞাসবং, 'প্রপদ্ধুং,। তহুছেতি। 'তং, পঞ্চপদ স্বরূপম্, উ, অপি,'হ'কিল, ত্রশা 'উবাচ,। কিং। ত্রশ্ব সবনং, ত্রশ্বণঃ সবনং প্রথম পরার্ধং, বর্তমানত্ত 'মে, ধ্যাতঃ; 'ভূলঃ, পরমেশ্বরঃ, 'পরার্ধান্তে, রাত্রান্তে, 'সঃ, 'গোপবেশঃ, 'অবুধ্যত, যোগ-নিজ্ঞাতঃ উপিতঃ তথা মে, 'পুরস্তাৎ, 'অবির্ভ্যুৎ, পুরুষঃ,॥ ২৭॥ ন

যে কারণ সেই মন্ত্র সকল পারত্রন্ধ জ্রিক্ষের স্বরূপভূত সর্ব পুরুষার্থ সাধক অর্থকে বাক্যমারা বোধ করায়, এ নিমিন্ত

সনকাদি মুনি পঞ্চপদ মন্ত্রের স্বরূপ জিজ্ঞাস্থ হইয়া ওক্ষাকে প্রশ্ন করাতে তিনি তাঁহাদিগকে পঞ্চপদ মন্ত্রের স্বরূপ বলিতে-ছেন। ত্রন্ধা কহিলেন পুজ্রগণ! এই যে আমি বর্ত্তমান আছি আমার পূর্ব্ব পরার্দ্ধ কাল আমা কর্তৃক পরত্রন্ধ জ্রিক্ষ ধ্যাত ও প্তত হয়েন, পরে ত্রান্ধী নিশার অবসান হইলে সেই গোপ-বৈশ পুরুষ যোগনিদ্রা হইতে উত্থিত হইয়া আমার অগ্রে তদ্রপ রূপে আবিভূত হইলেন॥২৭॥

মু ততঃ প্রণতো ময়াহন্তুকূলেন হলা মহামন্তাদশার্ণং স্বরূপং সৃষ্টয়ে দ্বা অন্তর্হিতঃ পুনঃ সিনৃক্ষতোমে প্রাছরভূৎ। তেযুক্ষরেয়ু ভবিষ্যজ্ঞগদ্রপং প্রকাশয়ন্ তদিহ ককারাৎ আপো লকারাৎ পৃথিবী ঈতোহগ্নি র্বিন্দোরিন্দু স্তৎ-সম্পাতাৎ তদর্ক ইতি ক্লীষ্কারাদসূজম্। কৃষ্ণারাদাকাশং ' খাদায়ুরিত্যুত্তরাৎ স্থরভিংবিদ্যাঃ প্রাহ্রকার্যং তহ্তরাৎ श्वी पूरमानिटहनर मकनशिनर मकनशिकि॥ २৮।

ততঃপ্রণতইতি। 'ততঃ তদনন্তরং,' মরা, 'অনুকূলেন, তত্তান্তরকেন, ছদা মনসা, 'প্রণতঃ নমক্ষতঃ, অথ 'মছম্. 'অষ্টাদশাণমন্ত্রম্কত্য 'করপা ভূতং সৃষ্ট্যর্থং দত্ত্বা, পরমেশ্বর: 'অন্তর্হিতঃ। পুনংসিসৃকত ইতি। অধ সিসৃক্ষতঃ দৃষ্টিং কর্তু মিচ্ছতঃ, 'মে, পুরস্তাৎ গোপবেশধরঃ প্রান্থরতৃৎ। কিংকুর্মন্ 'তেমু অফাদশস্থ অক্ষরেমু, 'ভবিষ্যজ্জগৎ, 'প্রকাশয়ন্ মনো-পোচরং কুর্বন্। তদিহেতি। তৎ, তন্মিন্ জগজপে প্রদর্শিতে সতি, हेर अक्षोनभाक्तत्रमञ्जू, कांद ककातांद, आंशः छनः, नकातांद शृथिनी ভূমিঃ, 'ঈকারাৎ অগ্নিঃ, 'বিন্দোঃ, ইন্দ্রং অন্ত্র্সারাৎ চন্দ্রঃ, তৎসম্পাতাৎ Covicatun नीनां महिलके तथार क्रीकातार, 'ठमर्कहे क्रीकाताममु-জম্। 'কৃষ্ণায়, ইতি পদাৎ, আকাশম্ ইতি পদার্থ অস্জম্। খাদা-মুরিতি। 'ধাৎ', চিদাকাশাৎ, শব্দরাশিং বেদিতুং গোবিন্দায়েতিপদাৎ. 'ব্যুত্থঃ ইতি, 'অসূজ্যন্। 'উত্তরাৎ, পদন্ধরাত্মকাৎ গোপীজনবলভারেতি পদাৎ, 'হ্বরভিঃ, কামধেন্থঃ, 'বিদ্যাঃ, চতুর্দুশ, ইতি 'প্রাহ্রকার্যং,। 'তঁহন্তরাৎ, স্বাহাপদাৎ, 'ক্রীপুংসাদিচ, ক্রীপুরুষ ক্লীবংচ, 'সকলং, স্থাবর জলমং, 'প্রাহ্রকার্য্,। অত্যাস স্তৃতীয়োপনিবৎ সমাস্তার্থ:। পদং পঞ্চপদশ্য সৃষ্টি সমাপ্তার্থঃ॥ २৮॥

তদনস্তর আমি অনুরক্ত মনে তাহাঁকে প্রণাম করিলে তিনি আমাকে সৃষ্ট্যর্থনিজ স্বরূপভূত অফদশাক্ষর মন্ত্রপ্রদান করিয়া অন্তর্হিত হইলেন। তৎপরে আমি তদাজ্ঞা বশবর্তী ° হইয়া জগৎ সৃজনার্থ ইচ্ছুক হইলে তিনি পুনর্কার আমার অথ্যে অফীদশাক্ষর মন্ত্রের অক্ষরেতে ভবিষ্যৎ জগৎ প্রকাশ করিবার নিমিত্ত প্রাহ্ভূত হইলেন। অনন্তর আমার ভবিষ্যৎ জগৎ গোচরীভূত হইলে পূর্ব্বোক্ত অফীদশাক্ষর মন্ত্রে বৃষ্টি করিতে প্রবৃত্ত হই। ককার হইতে জল, লকার হইতে পৃথিবী, ঈকার হইতে অগ্নি এবং অনুস্বার হইতে চক্র সৃষ্টি করিলাম অর্থাৎ ইহাদের সম্পাত রূপ ক্লী এবীজ হইতে জল, অগ্নি ও চক্রের সৃষ্টি হইল। তদনস্তর রুষণায় এই পদস্থত আকাশ সূজন করিলাম এবং আকাশ হইতে অর্থাৎ চিদা-কাশ হইতে শব্দ সমূহের বোধ সৌকর্য্যার্থ গোবিন্দায় পদ দ্বারা বায়ু সৃষ্টি করিলাম। তৎপশ্চাৎ গোপীজন বলভায় এই इहे शन इहेट कांगरभन्न ७ हर्जूमन विमात्र आइंडाव इहेन। এবং স্বাহা হইতে স্ত্রী, পুরুষ, ক্লীব ও স্থাবর জন্ম প্রকাশ ক্রিলাম। দ্বিরুক্তি ভৃতীয়োপনিষৎ সমাপ্তি জন্ম। ইতি পদ, পঞ্চপদ মন্ত্রের সৃষ্টি সমাপ্তি নিমিত্ত।। ২৮।। 🚬

পরস্তু কেবল সৃষ্টি সামর্থ্য প্রদই যে এই মক্ত্র এমত নর অপিতু ভগবান্ শঙ্করেরও জ্ঞান প্রদ হইয়াছে। যথা। ( এতফ্রৈব বজনেনেতি )

মু এতিয়ব যজনেন চন্দ্রপ্রজ গতমোহমাত্মানংবেদ ইত্যোক্ষারান্তরালিকং মন্ত্রমাবর্ত্তরেৎ সঙ্গরহিতো হত্যানর । ২৯
ন কেবলং সৃষ্টি সামর্থ্যপদ এবারং মন্ত্রোহণিতু মহেশ্বরভাত্মজ্ঞান
প্রদোপীত্যাহ, এতভৈবেতি। 'এতভিব, পঞ্চপদভৈব, 'বজনেন, চন্দ্র হলঃ, নাম চন্দ্রমোলিরীশ্বরঃ 'গতমোহং, যথাভাতথা, 'আত্মানং 'বেদ,
বুরুধে, 'ইতি, কারণাৎ, ইদানীন্তনঃ 'ওক্ষারান্তরালিকং, প্রণব সম্পুটিতং 'মহুন্, অন্তাদশাক্ষরং, 'সঙ্গরহিতঃ, 'আবর্ত্রেং,। আবর্তনেন অপ্রত্যক্ষং

এই পঞ্চপদ—অফীদশাক্ষর মন্ত্রের যজন দ্বারা চন্দ্রমোলি
মহেশ্বর গত মোহ হইরা আত্মাকে অবগত হইরা ছিলেন,
এবং অপ্রত্যক্ষ পরমাত্মাকেও প্রত্যক্ষ করিয়াছিলেন। অতএব ইদানীন্তন মানবগণ নিক্ষাম—চিত্তে প্রণব পুটিত করিয়া
অফীদশাক্ষর মন্ত্র জপ করিবেন।। ২৯।।

পরমাত্মানম্ 'অভ্যানয়ৎ, আনয়ৎ ইতার্থঃ॥ ২৯॥

ত্রন্ধা মুনিগণের প্রতি পরমাত্মার স্বরূপ বিস্তার করি তেছেন। যথা। (তদিফোরিতি)

মূ তদিকোঃ পরমং পদং দদা পশ্যন্তি সুরয়ঃ। দিবীব চক্ষু-রাততং তস্মাদেনং নিত্যমভ্যদেরিত্যমভ্যদেদিতি।। ৩০॥
'পরমাত্ম স্বরপং বির্ণোতি, তবিফোরিতি। 'তৎ, প্রদিন্ধং, 'বিফোং, 'পদং, পদনীর স্বরপং 'দিবি, ইতি বিদ্যোতনাত্মকে স্বরপে, 'স্বরঃ, জ্ঞানিনঃ, দদাপশ্যন্তি,। কীদৃশং পদং, 'চক্ফুং, 'ইব, চফেতি চক্ফুং প্রকাশমেবেত্যর্থঃ। পুনং কীদৃশং পদং, 'আততং, ব্যাপকম্। উপদংহরতি, তন্মাদিতি। 'তন্মাৎ, বিহুপ্রাপ্তি হেতৃত্বাৎ 'এনং, অফাদশাক্ষরং মন্ত্রং, 'নিত্যমন্ত্রন্ত্রণ,। অভ্যাদঃ চতুর্থোপনিষৎ সমাপ্তার্থঃ॥ ৩০॥

জ্ঞানিগণ প্রাসদ্ধ বিফুর পরম পদকে গগণে বিস্তৃত চক্ষুর ন্যায় অর্থাৎ সুধ্য সদৃশ অবলোকন করেন। অতএব বিষ্ণুপদ প্রাপ্তির কারণস্বরূপ অফাদশাক্ষর মন্ত্র নিত্য জপ করিবে। षिक्रक्ति চতুর্প উপনিষ্থ সমাপ্তি জন্য।। ৩০।।

অনন্তর মন্ত্রান্তর দারা পঞ্চপদ হইতে জগতের সৃষ্টি নির্নু-পণ করিতেছেন। যথা। (তদাহুরেকে ইতি)

- মু তদাহুরেকে যস্ত প্রথম পদাস্তুমি দ্বিতীয় পদাক্ষলং, তৃতীয় পদাত্তেজঃ চতুর্থ পদাদায়ুশ্চরমাদ্যোম ইতি বৈঞ্-বং পঞ্চব্যাছতিময়ংমন্ত্রং কৃষ্ণাবভাসংকৈবল্যসূত্যৈ সতত মাবর্ত্তয়েদিতি।। ৩১।।
- মু তদত্ত গাথাঃ। যক্ত পূর্ব্বপদান্ত,মি দ্বিতীয়াৎ সলিলো-দ্ভবঃ। তৃতীয়াত্তেজ উদ্ভূতং চতুর্পাদ্ গন্ধবাহনঃ॥ ৩২॥ मू পঞ্চমাদয়রোৎপত্তি স্তমেবৈকং সমভ্যাসেৎ।

**চ न्द्रश्र क्षा २ शम विरक्ष**ि श्री श्री श्री शास्त्र शास्त शास्त शास्त्र शा

অথ মন্ত্রান্তরেণ পঞ্চপদেভ্যো জগৎ সৃষ্টিং নিরূপন্নতি, তদান্তরেকে ইতি। 'তৎ, তত্র অফীদশাক্ষরে, 'একে, মুনয়ঃ, 'আरুঃ,। 'প্রথমপদাৎ ভূমিঃ। 'দিতীয় পদাৎ জলং,। 'তৃতীয় পদাৎ 'তেজঃ,। চতুর্থ পদাৎ 'বায়ুং,। 'চরমাদ্যোম,। 'ইতি, 'বৈষ্ণবং, 'পঞ্চবাাহ্বতরঃ, পঞ্চপদানি, তনু 'ময়ং, 'মন্ত্রং, 'কুফ, অরপ প্রকাশকং 'কৈবল্যস্থ মোক্ষ্যা, 'সুত্যৈ, মার্গায়, 'সততং 'আবর্তয়েৎ, অভাসেৎ॥ ৩১॥ ৩২॥ ৩০॥

বৎস সকল ! অফীদশাক্ষর মন্ত্রের বিবরণ বলি শ্রেবণ কর। উক্ত মন্ত্রের প্রথম পদ হইতে ভূমি, দ্বিতীয় পদ হইতে জল, তৃতীয় পদ হইতে তেজঃ, চতুর্থ পদ হইতে বায়ু, চরুম পদ হইতে ব্যোমের সৃষ্টি হইয়াছে। অতএব মুক্তি মার্ণে গম-নার্থ ক্লম্ভ মুর্ত্তি প্রকাশক পঞ্চ--পদাত্মক বৈষ্ণব মন্ত্র নিত্য জপ করিবে। ৩১।-

উক্ত বিষয়ে সৃষ্টি বিধায়ক শ্লোক সকল যথা । যাহার প্রথম পদ হইতে ভূমি, দ্বিতীয় পদ হইতে জল, তৃতীয় পদ হইতে তেজঃ, চতুর্থ পদ হইতে বায়ু,॥ ৩২॥

পঞ্চম পদ হইতে আকাশ উৎপন্ন হইল। একারণ এই এক মন্ত্রই জপ করিবে। উল্লিখিত মন্ত্রের অভ্যাস দ্বারা চন্দ্রমৌলি মহেশ্বর বিষ্ণুর উৎক্লফ অব্যয় পদ প্রাপ্ত হইয়া-ছিলেন।। ৩৩॥

মূ ততোবিশুদ্ধং বিমলং বিশোকমশেষ লোভাদি নিরস্তসঙ্গম্। যত্তৎপদং পঞ

পদং তদেব স বাস্থদেবো ন যতোহন্যদন্তি॥ ৩৪॥

ততোবিশুদ্ধমিতি। ততঃ কারণাৎ, বিশুদ্ধাদি গুণোপেতং তৎ প্রসিদ্ধং বং পদং পদনীয় স্থারপং, তৎ পদং পদমেব পঞ্চধা গুণিতং পদং পদ্ধ পদং ইতি বিগ্রহং। বিশুদ্ধং মন স্থাপরছিতং অশেষাং লোভাদয়ং তেষাং নিরুদ্ধঃ সঙ্গং যিমন্ বিশুদ্ধাদি গুণকং পদমেব। বাহ্মদেবং বসতামি-দ্বিতি বাস্থাং, স চার্মো দেবশ্চেতি বাহ্মদেবং। যতঃ বাহ্মদেবাৎ অনাৎ কিঞ্চিৎ নাস্তি॥ ৩৪॥

অতএব বিশুদ্ধ সন্ত্রাদি গুণযুক্ত যে পদ তাহাই পঞ্চধা
। গুণিত হইরাছে। যিনি জ্ঞানময়, জ্যোতিঃ স্বরূপ, অবিদ্যামল
রহিত, মনস্তাপ শুত্য এবং অশেষ রাগাদি সঙ্গ বিরহিত,
কেবল বিশুদ্ধ গুণযুক্ত, তিনিই বাস্থদেব তাহাঁ ভিন্ন আর
জন্য কিছুই নাই ॥ ৩৪॥

্র এনিমিত্ত পঞ্চ পদাত্মক সেই বাসুদেবুকেই আমি স্তব করি। যথা। বি

মু তমেকং গোবিন্দং সচ্চিদানন্দ বিগ্রহং পঞ্চ ু পদং রন্দাবন স্থরভূরুহ তলাসীনং সততং

74

### मगक्रकारगर्भर शत्रममा छङ्गा ट्लावमामि ॥ ७৫ ॥

অতঃ পঞ্চপদাত্মকং বাস্থানেশমেবাহং স্তোমীত্যাহ, তমেকমিতি। তং বিশুদ্ধ পদাত্মকম্ একং সজাতীয় বিজ্ঞাতীয় স্থাত ভেদ রহিতং সচ্চি-দানন্দ, পদাত্মকম্মরণং গোবিদ্দং পঞ্চপদাত্মকং রন্দাবনে স্থাত্ম কহাঃ, কম্পরকাঃ তেবাং তলে আসীনং সততং নিরম্ভরং সমক্দাণঃ অহং ব্রহা পরময়। ভূত্যা তোষরামি, ॥ ৩৫ ॥

বিনি সজাতীয় বিজাতীয় ও স্থাত ভেদ রহিত হইয়া সচ্চিদানন্দময় মূর্ত্তি প্রকটন পূর্বেক রন্দাবনস্থ কপোতরু মূলে অধ্যাসীন আছেন, সতত আমি মরুদাণের সহিত পরমা স্তৃতি দারা পঞ্চপদাত্মক সেই গোবিন্দ দেবের সন্তোষ উৎপাদন করি॥ ৩৫॥

ত্রকা দাদশ মন্ত্র দারা বাস্থদেবকৈ স্তব করিতেছেন। যথা। ( ওঁনমঃ ইতি )

মু ওঁ নমো বিশ্বরপায় বিশ্বন্ধিত্যন্ত হেত্বে।
বিশ্বেশ্বরায় বিশ্বার গোবিন্দায় নমো নমঃ ॥ ৩৬ ॥
নমোঁ বিজ্ঞানরপায় পরমানন্দ রূপিণে।
রুষ্ণায় গোপীনাথায় গোবিন্দায় নমো নমঃ ॥ ৩৭ ॥
নমঃ কমলনেত্রায় নমঃ কমল মালিনে।
নমঃ কমলনাতায় কমলা পতয়ে নমঃ ॥ ৩৮ ॥
বর্হাপীড়াভিরামায় রামায়ারুঠমেধসে।
রমা মানস হংসায় গোবিন্দায় নমো নমঃ ॥ ৩৯ ॥
কংস বংশ বিনাশায় কেশিচায়র ঘাভিনে।
র্যভ্রন্ত বন্দায় পার্থসারথয়ে নমঃ ॥ ৪০ ॥
বেণুবাদন শীলায় গোপালায়াহি মন্দিনে।
কালিন্দী কুললোলায় লোল রুগুল ধারিণে॥ ৪৯ ॥
(৫)

বল্লবী বদনান্ত্রোজ মালিনে শৃত্য শালিনে।
নমঃ প্রণত পালার শ্রিক্ষণার নমো নমঃ ॥ ৪২ ॥
নমঃ পাপ প্রাণালার গোবর্জন ধরারচ।
পৃতনা জীবিতান্তার তৃণাবর্জাস্থ হারিণে ॥ ৪৩ ॥
নিজলার বিমোহার শুদ্ধারাশুদ্ধবৈরিণে।
ভাষিতীরার মহতে শ্রিক্ষণার নমো নমঃ ॥ ৪৪ ॥
প্রসীদ পরমানক প্রসীদ পরমেশর।
আধিব্যাধি ভুজকেন দফং মামুদ্ধর প্রভো ॥ ৪৫ ॥
শ্রীক্তার করিণীকান্ত গোপীজনমনোহর।
সংসার সাগরে মগ্রং মামুদ্ধর জগদ্ভরো ॥ ৪৬ ॥
কেশব ক্লেশ হরণ নারারণ জনাদ্দিন।
গোবিন্দ পরমানন্দ মাংসমুদ্ধর মাধব ॥ ৪৭ ॥

ৰাক্ষেৰ স্থাতিমাহ ওঁনম ইতি ঘাদশ মট্রেঃ ॥ ২৬ ॥ ২৭ ॥ ৬৮ ॥ ২৯ ॥ ॥ ৪০ ॥ ৪১ ॥ ৪২ ॥ ৪২ ॥ ৪৪ ॥ ৪৫ ॥ ৪৬ ॥ ৪৭ ॥

ব্রন্ধা স্তব করত কহিলেন হে ভগবন্! তুমি বিশ্বগত সমস্ত বস্তু রূপী, তোমা হইতেই বিশ্বের সৃষ্টি স্থিতি লয় হইয়া লখাকে, অভএব তুমিই বিশ্বের অধীশ্বর ও বিশ্বাত্মক গোবিন্দ তোমাকে নমন্ধার করি॥ ৩৬॥

প্রভা! তুমি জ্ঞানময় পরমানন্দ স্বরূপ জ্রীরুক্ষ, তুমিই গোপীজনের নাথ ও গোবিন্দ, তোমাকে নমস্কার করি॥৩१॥

ভগবন ! তোমার নেত্রন্বর পদ্ম পলাশবং প্রসন্ন, গল-দেশে পদ্ম মালা, আর লোকময় পদ্ম তোমার নাভিদেশে বর্ত্তমান, ইছাতে তুমি কারণ স্বরূপ ও কমলাপতি তোমাকে নাজার করি ॥ ৩৮॥

ু প্রভো! ময়ূরপুচ্ছ চূড়া দারা তোমার মন্তক বিভূষিত, তুমি মনোরম, তোমার বুদ্ধির কুণ্ঠতা নাই, তুমিই লক্ষীর মান হংস রূপী গোবিন্দ, তোমাকে নমস্কার করি।। ৩৯।।

ভগবন! তুমিই কংসামুরের বংশ সংহার করিয়াছ, তো-মার হস্তেই কোশি চান্তর প্রভৃতি দানব কুল নিহত হয়, মহে-শার তোমারই চরণে প্রণত হইয়া থাকেন, সখ্য নিবন্ধন. তুমিই অর্জ্জুনের সারাথ্য কর্ম স্বীকার করিয়াছিলে, অভএব আমি তোমার চরণে প্রণাম করি॥ ৪০॥

ছে দেব! তুমি সতত বেণু বাদনে তৎপর, এবং গোপাল রূপে অঘাসুর বিনষ্ট করিয়া ছিলে। অপর তুমি কালিন্দী কুলেই সতৃষ্ণ, এবং তোমার কর্ণে চঞ্চল কুণ্ডল বিরাজ मान ॥ १८ ॥

অপিচ তোমার সর্বাঙ্গে গোপান্দনা কুলের বদন কমল মালা রূপে শোভা বিস্তার করিয়াছে, তুমি নৃত্য করণার্থ সতত সমুৎসুক ও প্রণত জনরুদের প্রতিপালক, তোমাকে নমকার क्रि॥ 8२॥

প্রভা! তুমি পাপনাশন, গোকুল পরিত্রাণার্থ গোবর্দ্ধন ধারণ করিয়াছিলে। তোমা ছইতেই পৃতনার জীবনান্ত ও, তৃণাবর্ত্তের প্রাণ সংহার হয় ॥ ৪৩॥

অপর তুমি নিক্ষল অথচ তোমা হইতেই সকলের মোহ ছইয়া থাকে, তুমি স্বয়ং শুদ্ধ এবং অশুদ্ধের বৈরি, তোমাকে নমস্কার করি।। ৪৪॥

হে পরমানক। হে পরমেশ্বর। আমার প্রতি প্রীক্ষ হও। আমি আধি ব্যাধি রূপ ভজন্ন কর্তৃক দট হইয়াছি আমাকে উদ্ধার কর !! ৪৫ !!

হে জীক্ষ ! হে ক্রকিনুণীকান্ত ! হে গোপীজন মনোহর ! হে জগদগুরো ! আমি সংসার সাগরে নিমগ্র হইরা রহিয়াছি আমাকে উদ্ধার কর ॥ ৪৬॥

হে কেশব! হে ক্লেশনাশন! হে নারায়ণ! হে জনার্দ্দন! হে গোরিন্দ ! হে পরমানন্দ! হে মাধব! আমাকে উদ্ধার , কের॥ ৪৭॥

স্তৃতিগুলি প্রত্যেকই মন্ত্র, ইহা জানাইবার নিমিত বুকা কহিলেন বথা। (অথৈবমিতি)

মূ অবৈং শুতিভিরারাধ্য়ানি যথা যুয়ং তথাপঞ্চনং জপন্তঃ জ্রীকৃষ্ণং ধ্যায়ন্তঃ সংস্তিং তরিষ্যতি হোবাচ হৈরণ্যঃ॥ ৪৮॥

অথাহং শুতিভিরারাধরামি ভগবন্তং মন্ত্র প্রবৃত্তি সিদ্ধার্থমিত্যাহ অথৈনমিতি। অথ ক্ষিন্ তুইেইপি এবং পুর্কোক্তাভিঃ অহং পরমে-শ্বরং বৃধা আরাধরামি পঞ্চপদং জপদ্তঃ ঘূরং তথা তেন প্রকারেন শ্রীকৃষ্ণং ধ্যারন্তঃ সংস্তিং সংসার সমুদ্রং তরিষ্যথ ইতি হিরণাজঃ একা মুনীন্ প্রতি উবাচ ইত্যর্থঃ॥ ৪৮॥

বংসগণ! পরমেশ্বর তুফ হইলে আমি বেমন স্তুতি দ্বারা শুব করি, ভজুপ তোদরা পঞ্চপদ মন্ত্রের জগ ও পূর্কোক্ত ধ্যান দ্বারা জ্ঞীক্ষকের ধ্যান করিলে সংসার হইতে মুক্ত হইবা।

অনন্তর প্রাণ্ডি আসাদের প্রতি দয়া প্রকাশ করিয়া। কহিতেছেন। যথা। ( অবুং পঞ্চপদ মিতি )

মূ অমুং পঞ্চপদং মন্ত্রমাবর্তমেৎ যঃ স যাত্যনায়া-সতঃ কেবলং তৎপদং তং। অনেজদেকং মনসো জবীয়ো নৈতদ্বো আপু বন্ পুর্বমর্শদিতি॥ ৪৯॥

অথ দয়াবতী আতিরস্মান্ প্রত্যাহ। 'অমুং বাস্থদেবাস্থকং পঞ্চপদ মন্ত্রং আবর্ত্তরেৎ সঃ অনায়াসতঃ কেবলং শুদ্ধং তৎ বাস্থদেবাধ্যং তৎ প্রসিদ্ধং পদং যাতি। উক্তং পদং মত্ত্রেণ বিশদয়তি। এজনং কম্পনং স্থাৰস্থান প্ৰচ্যুতিঃ তৰজিঁতমং সৰ্ব্বদৈব একরূপমিত্যুৰ্থঃ। তথা সৰ্ব্বস্থ-তেয়ু একং। মনসোজবীয় ইতি। মনসঃ অপি বেগবতরম্। এতংগদং দেবা দ্যোতন করণাঃ চক্ষুরাদী জিয়াণি ন আগুবন্ ন প্রাগ্রন্তঃ। তক্ষু-রাদি প্রবৃত্তমনো ব্যাপার পূর্মতাৎ মনসঃ অপি জবীয়ং ন ভচ্চস্কুরাদি• • গমান্ ইতার্থঃ। মনদোহপি জবীয়ত্তে হেতুমাহ পূর্লমশ্দিতি। ক্ষণ মাত্রাৎ ব্রন্ধলোকাদিকং সংক্রপায়তঃ মনসঃ অবভাসকং সান্দি মনসো-২পি পূর্বাং ব্রদ্যলোকাদিকং প্রতি অর্শব প্রাপ্তং ব্যোম বব ব্যাপিছাব ইতার্থঃ ইতি শব্দো মন্ত্র সমাপ্তার্থঃ॥ ৪৯॥

যে ব্যক্তি এই বাসুদেবাত্মক পঞ্চপদ মন্ত্রের আবর্ত্তন অর্থাৎ জাপ করেন, অনায়াসে তিনি বিশুদ্ধ বাস্তুদেবাখ্য প্রাসিদ্ধ পদ প্রাপ্ত হয়েন। উক্ত পদই মন্ত্র স্বরূপ। যিনি স্থিরতর ও মন অপেকাও জ্ঞতগামী এবং সাঁহাকে চক্ষুরাদি ইন্দ্রিগণ প্রাপ্ত হয় না, যে হেতু তিনি তাহাদেরও স্বঁএ-বৰ্ত্তী হইয়াছেন।। ৪৯॥

মু তন্মাৎ কৃষ্ণএব পরোদৈবস্তংধ্যায়েত্তং রস্যো ত্তং যজেত্রং ভজেদিতি ওঁ তংসদিতি।। ৫০।। ॥ \*॥ ইতি পূর্বতাপনী জ্রীক্ষোপনিষৎ সমাপ্তা ॥ \*॥

অতঃ সর্কোৎকৃষ্টত্তাৎ ধ্যানরসন ভজনাফ্রতিখন কর্ত্ব্যানি ইত্যুপ সংহ-রতি। তন্মাৎ অবিলুপ্তচিদেকরসত্তাৎ ক্লফএবপরোদেবঃ তং ধাারেৎ তং রসয়েৎ তংঘজেৎ তংভজেৎ প্রেম পূর্বকমারাধয়েং। কীদৃশম ওঁ তৎ সৎ শব্দত্তর প্রতিপাদাম্ ইতার্থঃ। ইতি শব্দঃ পূর্বতাপনী সম্বিত্তি। তহুক্তং গীতায়াং ভগবতা। "ও তৎ সদিতি নির্দেশে। ব্রহ্মণ জ্রিবিধঃ স্মৃতঃ॥ ৫০॥

ইতি আমিনিখেশর বিরচিতারাং গোপালতাপনী টীকারাং গোপী-নাখস্য খান রসন ভজন নিরপ্তং নাম পুর্বতাপনীয়োপনিষট্টীকা সমাস্তা ॥\*॥

অতএব এক ঐক্রিফ্ই সর্ব্বোৎক্রফী পরব্রহ্ম এনিমিত্ত তাঁহার ধ্যান রসন ও ভেজন কর্ত্তব্য। যথা - (তন্মাদিতি)

অবিলুপ্ত চিমায় রস স্বরূপ ঞ্রিক্ষই পরমদেব একারণ তাঁহার ধ্যান তাহাঁর রসন এবং তাঁহার অর্চনকরিবে অর্থাৎ প্রেম পূর্বাক ভদ্ধন করিবেক, যে ছেতু তিনিই ওঁ তৎ সৎ এই তিন শব্দের প্রতিপাদ্য ॥ ৫০ ॥

॥ \* ॥ ইতি গোপালতাপন্তাং 🕮 রামনারায়ণ বিদ্যারত্ন ক্লত
ব্যাখ্যায়াং ।---

॥ • ॥ পृर्वकाशनी क्रस्काशनिवः ममाखा। • ॥
---:::::::---

# (गापाटेन वर्गा अथा क्रिका था क्रिका।

ে:\*:

গোপালতাপন্যাং

---:-০-খ-০:

উত্তর ভাগ:।

পূর্বতাপনীতে উক্ত হইয়াছে যে গোপীনাথের ধ্যান রসন
ও ভজন দ্বারা নির্মালান্তঃ করণ ভক্তগ জনের সহদ্ধে বাস্ত্রদেবই মোক্ষপ্রদ অত্য কেই মুক্তি দাতা নাই। ব্রুক্ষা ইহা
দেখাইবার নিমিত্ত তাঁহার করা না করা অথবা অত্যথা করী।
রূপ ঐশ্বর্যা জ্ঞাপিকা আখ্যায়ি কারচনা করিতেছেন। যথা —
( একদাহীতি )

মু একদাহি ব্রজন্তিরঃ সকামাঃ শর্করীমুবিছা সর্কে-শ্বরং গোপালং ক্লফ্যুচিরে উবাচ তাঃ ক্লফঃ ॥ ১॥

পূর্ব্বতাপন্যাং গোপীনাথস্য ধ্যানরসন ভজনৈঃ স্থানপন্ন চিত্তস্য বাস্থদেবএব মোক্ষদো নান্যইতি দর্শন্নিত্থ তস্য কর্ত্ব্যক্ত্যন্যথাকর্ত্ব মেখর্য্য প্রথাপিকামাখ্যান্নিকাং বোধসৌকর্যার্থমারচয়তি একদাইতি একদা একস্মিন্ কালে ব্রজজিয়ঃ গোপিকাঃ সকামাঃ শর্বরীং রাত্রীং কৃষ্ণং প্রতি বক্ষ্যাগ্যর্থই উচিরে সন্নিধা উসিত্বা। সর্বেধঃ ইতি নৃসিংছাদিবার্ত্ত্যর্থমূক্তং। গোপালম্ ইতি বলদেব ব্যার্ত্ত্যর্থই। কৃষ্ণ মিতি। কৃষ্ণং প্রতি বক্ষ্যাগ্যর্থই উচিরে কৃষ্ণান্ত তাঃ প্রতি বক্ষ্যাগ্যর্থই উবাচ ইত্যর্থঃ॥ ১॥

একদা ব্ৰজন্ত্ৰগণ জ্ৰীক্ষাক্ষের সমীপে রাত্তি বাসকরিয়া বক্ষ্য মাণ ক্রমে সর্বেশ্বর গোপালকে কহিলে জ্ৰীক্ষণ্ড ুঁতাহাদি-বক্ষ্যমাণ ক্রমে বলিয়াছিলেন॥ ১॥

ত্রন্ধা সামান্ততঃ অংখ্যায়িকা স্থচনাকরিয়া বিশেষ রূপে তাহা প্রদর্শনার্থ প্রথমতঃ ব্রজরামাগণের বচনাবলী বলিতে-ছেন। যথা। (অনু কমৈইতি)

মূ জান্ন কদ্মৈ আন্ধাণায় ভক্ষ্যং দাতব্যং ভবতি ছুর্কা। সমেতি ॥ ২॥

সংমান্ত আধ্যায়িকাং স্চয়িত্বা বিশেষতন্তাং দর্শয়িষ্যন্ আদৌ জীলাং বচনমাহ অনুক্ষৈ ইতি। অনুক্ষা বান্ধায় বান্ধামন্ত্র লক্ষ্মীকৃত্য ভক্ষাং দাতবাং ভবতি যেন মনস্থিতাঃ কামাঃ পূর্ণাভবন্তী-তিশেষঃ। কৃষ্ণবচনমাহ। দুর্কাসদে দাতব্যমিতিশেষঃ চ্ছান্দসত্বাৎ স্থিঃ॥২॥

ত্রজ—স্ত্রীগণ জিড্ডাসা করিলেন, রুঞ্চ! কীদৃশ ব্রাহ্মণকে লক্ষ্য করিয়া ভক্ষ্য দেয়া কর্ত্তব্য, যদারা আমাদিগের মনস্থ কামনা সকল পূর্ণ হয়। শ্রীকৃষ্ণ কহিলেন গোপীগণ! হুর্কাসা মুনিকে ভক্ষ্য দ্রব্য প্রদান করা উচিত্ত ॥ ২॥

ব্রজন্ত্রী সকল পুনর্কার জিজ্ঞাসা করিলেন। যথা। (কথ মিতি)

মু কথং যাস্থামো ২তীক্ত্রা জলং যমুনায়া যতঃ ্ৰেণ্য়ো ভবতি॥ ৩॥

পুনঃ স্ত্রীণাং ৰাক্যং কথমিতি। যমুনারাঃ জলং অক্ষোভ্যং অতীত্ব। কথং তং মুনিং যাস্যামঃ যতঃ মুনেঃ সকাশাৎ শ্রেয়োভবতি॥ ৩॥

শাথ! কি রূপে অকোভ্য যমুনাজল উত্তীর্ণ হইয়া মুনির নিকটে গমন করিব যাহা হইতে আমাদিগের মন্ধল হইবে॥ ৩॥

ক্ষতেতি ভ্রমচারীত্যক্তা মার্গংবো দান্ততি যং Ŋ মাং স্মুত্রা অগাধা গাধা ভবতি যং মাং স্মুত্রা অপৃতঃ পৃতোভৰতি যং মাং মুত্ৰা অত্ৰতীত্ৰতী ভবতি যং মাং স্মুত্বা সকামো নিন্ধামো ভবতি যং মাং স্মৃত্য ইংশ্রোতিয়ঃ শ্রোতিয়ো ভবতি॥ ৪॥

ক্ষেত্যক্তি মাত্রেণ কথং যমুনা মার্গং নো দাসাতি কথং চানেকান্ধনা সম্বোগশীলো বন্দ্রারী স্যাদিতি শঙ্কাবুদন্তরে অস্তৃতি মহিমানমাহ, যং মাং স্মৃতা অগাধা তলম্পর্শরহিতাহপি সর্বা সরিৎ গাধাভবতি যং মাং স্মৃতা অপুতঃ পুতোভৰতি যং মাং স্মৃতাহত্ততী ত্ৰতীভৰতি যং মাং স্মৃত্বা সকামো নিষ্কামো ভবতি বং মাং স্মৃত্বাইশোত্রিয়ঃ শ্রোত্রিয়ো ভবতি ইতি। স্পটার্থমিদং॥৪॥

কুষ্ণ কহিলেন ভ্ৰজ জ্ৰীগণ! কুষ্ণ ভ্ৰদ্মচাৱী এই বাক্য বলিয়া ষমুনার জল মধ্যে গমন করিলে তিনি তোমাদিগকে পথ প্রদান করিবেন। গোপীগণ কছিলেন হে গোপীনাথ! ক্লফ এই উক্তি মাত্রে কিরুপে যমুনা আমাদিগকে বত্ম প্রদান করিবেন এবং কিরপেইবা অনেক কামিনী সম্ভোগাভিলাষী ব্যক্তি অন্মচারী হয়। জ্রীরুষ্ণ কহিলেন ব্রজ স্ত্রীগণ। এমত আশঙ্কা করিও না আমাকে শ্বরণ করিলে আগাধা-নদী অণ্প জলা হয়, আমাকে শ্বরণ করিলে অপবিত্র ব্যক্তি পবিত্র হয়, আমাকে সারণ করিলে অত্রতী ত্রতী হয়, সকাম ব্যক্তি নিষ্কাম এবং অশ্রোতীয় শ্রোতীয় হয় ॥ ৪॥

্যু শ্রুতা তদাচং হি বৈ রৌদ্রুং ম্মুত্বা তদাক্যেন তীৰ্বা তাংসোধ্যাং হি গৰাশ্ৰমং পুণ্যতমং হি নত্ব। মুনিং শ্রেষ্ঠতমং হি বৈ রৌদ্রঞ্চেতি। ৫। ় দহা অসৈ ভ্রাহ্মণায় কীরময়ং য়তময়মিষ্ট उगर्श्टिव ॥ ७॥

শ্রুত্বাচংহীতি। তাঃ গোপাঃ হিনিশ্চিতং বৈ স্মর্গতে তম্য বাচঃ ভাত্বা সামর্থাবোধক বাক্যেন প্রোৎসাহিতাঃ গন্তব্যতয়া রৌদ্রং ক্তাংশং ছুর্বাসসং স্মৃত্যু তদ্বাকোন কুষ্ণো বৃদ্ধচারীতোবং রূপেণ ৰাক্যেন তৎ দৌৰ্যাং হি তাং অগাধামপিগাধাভূতাং দৌৰ্য্যাং স্থ্যত-নরাং যমুনাং তীত্রা গড়া আভামং পুণাতমং হি নড়া মুনিং হর্মাসসং কীদৃশং শ্রেষ্ঠতমং বৈ প্রদিন্ধং রোক্রং উক্তার্থম্ ইতি শন্দোভোজন পুর্বা পরিচরণ সমাপ্তার্থঃ ॥ ৫ ॥

্বদত্তা, অশ্যে, ত্রান্দাগায় হর্জাসনে, ক্ষীরময়ম্ পারসারং, ইফটতমং হিবৈ হিততমং মিষ্টতমং স্বাদ্তমং হিবৈ প্রসিদ্ধং ঈদুশারম্ দত্বা আরাধ-রামীস্করিতি শেষঃ ॥৬॥

গোপীগণ জ্রিকফের বাক্যে লব্ধ সামর্থ্য হইয়া গমন করা কর্ত্তব্য বিবেচনায় হুর্কাসাকে স্মরণ পূর্বক রুষ্ণ ত্রন্ধচারী এই বাক্য উচ্চারণ করিয়া অতলম্পর্শা যমুনাকে তল স্পর্শ রূপে উত্তীর্ণ হওত মুনির আশ্রমে গমন করিলেন। অনস্তর রুদ্রোং-শরুপি শ্রেষ্ঠতম হ্বাদাকে ইউতম পায়স ও মৃত প্রান্ন দ্বারা ভোজন করাইলেন।৫।৬।

মুঃ মুফ্টতমংহিবৈভুক্ত্বা হিত্বাশিবং প্রয়োজ্যাহাজ্ঞাং ত্বদাৎ কথং যান্তামোহতীত্ত্বা দৌর্য্যায় ॥ १॥

সতু আসাং শ্লেহেন ভুক্ত্বা, উচ্ছিফ্টমন্নঞ্ছিত্তা ত্যক্ত্বা উচ্ছিফ্ট ভাগিভ্যো দবা; আশিষং প্রযোজ্য দত্তা, অস্থপশ্চাৎ আজ্ঞাং গমনা-হুজ্ঞাং औदार। তা উচুং, কথং যাস্থামোহতীর্ত্বাদৌর্যাং॥ १॥

হুর্বাসা গোপীদিগের প্রদন্ত মিইতম অন্ন ভোজন করিয়া এবং উল্ছিইভোজিগণকে উল্ছিই প্রদাণ করত আশীর্কাদ প্রদান পূর্বক গোপীগণকে গমনের অন্তমতি করিলেন। গোপ রামা গণ কহিলেন মুনে! কিরূপে যমুনা পার ছইয়া যাইব।। ৭।।

মূ সহোবাচ মুনিঃ দূর্বাশনং মাং স্মৃতা বো দাহাতীতি মার্গম্।। ৮।।

সহোবাচ মুনিঃ, মাং দুর্মাশিনং, দুর্মেব আশনমস্থান্তি তং, নিরাহারং বা, স্মৃত্যা, বঃ যুম্মাকং, যমুনা মার্গং দাস্ততীতি ॥ ৮॥

মুনি কহিলেন হ্র্কাভোজি অথবা নিরাহারি রূপে জামাকে সারণ করিলে সুর্য্যপুত্রী তোমাদিগকে পথ প্রদান করি-বন।। ৮।।

মূ তাদাং মধ্যে হি শ্রেষ্ঠা গান্ধবীত্যুবাচ তংহিবৈ তাভিরেবং বিচার্য্য।। ৯।।

তাসাং মধ্যেহি শ্রেষ্ঠা, গান্ধবর্মী, কাচিৎ 'তং' হিবৈ হুর্মাসসম্। এবম্ উবাচ। কিং কৃত্বা তাভিঃ অফাভিঃ স্ত্রীভিঃ, সমং, বিচার্যা ॥ ১॥

গোপীদিগের মধ্যে কাচিৎ গান্ধর্কী নান্নী প্রধানা গোপী, তাঁহাদিগের সহিত বিচার করিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন ॥ ১॥ মূ কথং ক্লফো ত্রন্ধচারী কথং হুর্বোশনোমুনিঃ॥ ১০॥

কিমুবাচেতাহ। কথং ক্ষো ব্লচারী কথং চ মুনিঃ তুর্কাশনঃ, এব মুবাচেতি সম্বন্ধঃ ॥ ১০ ॥

কি রূপে রুফ ত্রন্ধচারী এবং কি প্রকারেই বা মুনি হ্র্কা-ভোজী ॥ ১০ ॥ স্থা স্ত্রীগণ কি করিলেন এই আশঙ্কায় কহিতেছেন। যথা। (তাং হীতি)

মূ তাং হি মুখ্যাং বিধায় পূর্ব্বমন্থ ক্রত্বা তৃষ্ণীমাস্তঃ॥ ১১॥
অন্তান্থ কিং চকুরিত্যাশঙ্ক্যাহ, তাং হীতি। তাং, গান্ধবীং, মুখ্যাং
বিধায় মুখ্য ব্যাপারয়ন্তীং কৃত্বা, 'অন্ত্' পশ্চাৎ, 'পূর্বাং কৃত্বা অত্যেসরীং
বিধারী, অন্তাঃ ব্রিয়ঃ 'তৃষ্ণীমাস্তঃ অন্তরক্তবত্যঃ তন্ত্ব;॥ ১১॥

ত্বি অন্য স্ত্রীগণ গান্ধর্কীকে প্রাধানা বিধান পূর্ব্বক অগ্র বর্ত্তিনী করিয়া পশ্চাৎ দেশে তুঞ্চীস্তৃতা হইয়া রহিলেন।। ১১।। মূলক বানাকাশঃ।। ১২।।

ভূত ভৌতি কাদ্যন্তর্যামিণ আত্মনোহক্রিয়ত্বাৎ সর্কমিদং কৃষ্ণে। বন্ধ-চারীত্যাদিকং যুজ্যত এবেত্যভিপ্রেত্য ভগবান্ মুনিরাহ, শক্ষবা-নিতি ॥ ২২ ॥

ভূত ও ভৌতিকের অন্তর্গামি আত্মার অক্রিয়ত্ব প্রযুক্ত কৃষ্ণ বেন্ধর্চারী ইহা উপযুক্ত হইয়াছে এই অভিপ্রায়ে মুনিবর দুর্বাসা কহিলেন, আকাশ শব্দ গুণ যুক্ত হয়।। ১২।।

মু শকাকাশভ্যাং ভিন্ন স্তামিন্নাকাশেতিষ্ঠতি সন্থাকাশ স্তং
নবেদ সন্থামাইহং কথং ভোক্তা ভবামি। স্পর্শবান্
বায়ুঃ স্পর্শবায়ুভ্যাং ভিন্ন স্তামিন্ বায়ে তিষ্ঠতি বায়ুর্নবেদ
তংহি সন্থামাইহং কথং ভোক্তা ভবামি। রপবদিদং হি
তেজাে রপাইয়িভ্যাং ভিন্ন স্তামিন্ন যাে তিষ্ঠতি অগ্নির্নবেদ তং হি সন্থামাইহং কথং ভোক্তা ভবামি। রসবত্য
আপাে রসান্তির স্তাম্বস্দু তিষ্ঠতি তং স্থাপাে ন বিহঃ
ইংগ্রাইহং কথং ভোক্তা ভবামি। গন্ধবতীয়ং ভূমির্গন্ধ
ভূমিভ্যাং ভিন্ন স্তম্ভাং ভূমাে তিষ্ঠতি ভূমির্নবেদ তংহি
সন্থামাইহং কথং ভোক্তা ভবামি। ১২।।

শব্দ গুণযুক্তঃ আকাশঃ বর্ততে, তহুত্তর তিরঃ বিদক্ষণঃ প্রত্যাগান্ধা, তিমিন্ শব্দবিত, আকাশে, তিষ্ঠতি। সহীতি। শব্দবান্ অপি আকাশঃ, তম্ অন্তর্গ্যামিণং, নবেদ, ম্যাসে তিষ্ঠতীতি। সং হি, সাক্ষীভূতঃ, আত্মা অহং, কথং ভোক্তা ত্বামি। এবং বায়ু তেজো জ্বলভূমি পর্যাগা বাখ্যেগাঃ। ১২।

প্রত্যগন্ধা পুরুষ শব্দ ও আকাশ হইতে ভিন্ন হইয়া শ্বদ ' গুণশালি আকাশে অবস্থিত আছেন কিন্তু সেই শব্দ গুণবান্, , স্থাকাশ সন্তর্গামি পুরুষকে জানিতে পারে না। স্থামি সেই আত্মা কি রূপে ভোক্তা হইব। বায়ু স্পর্শ গুণযুক্ত হয়, প্রত্যাগ্না পুরুষ স্পর্শ ও বায়ু হইতে ভিন্ন হইয়া স্পর্শ গুণবান্ বায়ুতে অবস্থিত আছেন কিন্তু বায়ু তাঁহাকে জানিতে পারে না আমি সেই আত্মা কিরপে ভোক্তা হইব। তেজঃ রূপ গুণশালী প্রত্যগাত্মা পুরুষ রূপ ও তেজঃ হইতে পৃথক্ হইয়া অগ্নিতে অবস্থিত আছেন কিন্তু অগ্নি ভাঁহাকে জানিচে পারে না আমি সেই আত্মা কিরূপে ভোক্তা হইব। জুল রস গুণ যুক্ত প্রত্যগাত্মা পুরুষ রস ও জল হইতে ভিন্ন হইয়া রস গুণ শালি জলে অবস্থিত আছেন কিন্তু জল তাহাঁকে জানিতে পারে না আমি সেই আত্মা কিরূপে ভোক্তা হইব। ভূমি গন্ধবতী প্রত্যগাত্মা পুরুষ গন্ধ ওভূমি হইতে পৃথক্ হইয়া ভূমিতে অবস্থিত আছেন কিন্তু ভূমি তাঁছাকে জানিতে পারে না। আমি দেই আত্মা কিরুপে ভোকা इहेव ॥ ১২ ॥

গান্ধর্মী কহিলেন মুনে! তবে কিরপে তোমার, পুরুৎ ভোক্তা) শব্দ শুনা যায় এই আশঙ্কায় হর্মসা কহিলেন। যথা (ইদংহি মনইতি)

#### মু ইদং হি মনজেছেবং হি মন্তুতে ॥ ১৩ ॥

কথং তর্হি তে ভোক্তাহং শব্দং শ্লোমীত্যাদি প্রতায় ইত্যাশস্কা মনস এব তথা প্রতীতিরিত্যাহ, ইদং হি মন ইতি। তেরু আকাশাদির্, বর্ত্তমানম্ ইদং হি প্রসিদ্ধং, মনঃ এবংহি অহংভোক্তা ইত্যেবংহি, মন্ত্রত চিৎসন্নিধানাং॥ ১৩॥

রাধে! আকাশাদি পঞ্চ ভূতস্থ মনঃ চৈত্রত্য সন্নিধান প্রযুক্ত অহং ভোক্তা ইত্যাকার অভিমান করে॥ ১৩॥

উক্ত বিষয়ে হেতু বলিতেছেন। যথা। ( তানিতি )

#### মু তানিদং হি গৃহাতি ॥ ১৪ ॥

অত্ত হেতুমাহ তানিতি। হি যক্ষাৎ তান্ শব্দাদীন্ ইদংমনঃ এব তত্ত-দিন্দ্রিরাধিষ্ঠাতৃ ভূতং গৃহ্লাতি ॥ ১৪ ॥

মনঃ শব্দাদি বিষয়কে সেই২ ইন্দ্রিয়ের অধ্নষ্ঠাতৃ রূপে গ্রহণ কর্মৈ অর্থাৎ আমি শুনিলাম আমি স্পর্শ করিলাম ইত্যাকার অভিমান করিয়া থাকে।। ১৪।।

তবে তোমারও অন্য লোকের ন্যায় অন্তঃকরণ প্রযুক্ত ভোক্তৃত্ব আরোপ হইয়াছে এই আশঙ্কায় আপনাতে আরো-পের নির্ত্তি দেখাইতেছেন। যথা। (যত্র সর্ব্বমিতি)

মূ যত্ত্ত সর্বাস্থা কথং ভোক্তা মন্থতে কবা গচ্ছতীতি সহাত্মা কথং ভোক্তা ভবামি ॥ ১৫॥

এবং তর্হি তথাপি লোকবদন্তঃ করণাবিদ্ধির হাদহং ভোক্তেত্যধাসঃ
ভানিত্যা শক্ষ্য স্বাশিরধাস নির্ভিং দর্শরতি, যত্র সর্ব্ব মিতি। যত্র আত্ম
জ্ঞান দ্বারাং বিহুষঃ সর্বং কার্য্য কারণ জাত্য্, অধিষ্ঠানতত্ত্ব জ্ঞানাৎ
আত্মৈব, অভূৎ, রজতমিব শুক্তিঃ, তত্র চ আত্মজ্ঞান দশারাং, কুত্র ধর্মিনি
কন করণেন কঃ মন্তা মন্ত্তে, এবং জ্ঞানেক্সিরান্তর পর্যায়া অপ্যধ্যা-

হর্তব্যাঃ। ক 'বা ' দিশি, কেন করনেন কোবা গদ্ধতি, এবং বাগাদি পর্যায়া অধ্যাহর্তব্যাঃ। করণাদীনামাত্মতৃতত্ত্বাৎ জ্ঞানিনঃ সর্বাধ্যাস নিরজেনভোক্তবাদ্যধাস ইতি ভাবঃ। সহীতি। সং কার্যাকারণ সাক্ষী নিরভাভিমানঃ, আত্মা কধং ভোক্তা ভবামি।। ১৫।।

আত্ম-জ্ঞান দশায় জ্ঞানি গণের অধিষ্ঠান তত্ত্ব জ্ঞান জন্য থাবদীয় কার্য্য কারণাত্মক রূপ জগতে রজত শুক্তির ন্থায় আত্মাই ভাসমান হন, এবং সেই আত্মজ্ঞান দশায় শরীরস্থ জ্ঞান ইন্দ্রিয় দারা কে মন্তা কে কর্ম্মেন্দ্রিয় দারা আমি গন্তা জামি বক্তা ইত্যাকর অভিমান করিয়া থাকে। ইন্দ্রিয়গণের আত্মর প্রযুক্ত ভ্রম রহিত জ্ঞানি দিগের ভোক্তব্রের আরোপ হয় না। আমি সেই কার্য্য কারণ সাক্ষী নির্ত্তাভিমান আত্মা কিরূপে ভোক্তা হইব।। ১৫।।

জ্ঞানিত্ব প্রযুক্ত তোমার ভোক্তৃত্ব থাকুক ক্লম্বও কি সেই প্রকার অভোক্তা এই আশঙ্কায় ক্লম্বের সর্বাধিষ্ঠানত্ব নিমিত্ত অভোক্তৃত্ব বলিতেছেন। যথা। ( অয়ং হীতি )

মু স্বায়ং হি ক্লফো যোবোহি প্রেষ্ঠঃ শরীরদ্বয় কারণং ভবতি ॥ ১৬ ॥

অন্তব জ্ঞানিত্বাদভোকৃত্বং ক্ষোণি কিং তথৈবেত্যাশস্থা তম্ম তু সর্বাধিষ্ঠান ভূতত্বাদভোকৃত্ব মিত্যাহ, অয়ংহীতি। যো বং প্রেষ্ঠঃ, অয়ং কৃষ্ণং হি যাত্মাং, শুমার দ্বয়ম্ম কারণং ততো ন ভবতীতি শেষঃ।। ১৬ ।

যে এই তোমাদের প্রিয়তম ক্লফ ইনি কেবল ব্যক্তি সমষ্টি শরীর ষয়ের কারণ নহেন অথচ সৃষ্টবস্তু মাত্রেরই কারণ ॥১৬ অধিষ্ঠান জন্ম শ্রীক্লফের অভ্যোক্তৃত্ব কথিত হইল ব্রথং অন্তর্গামিত্ব প্রযুক্তও অভ্যোক্তৃত্ব দেখাইতেছেন। যথা। ( দ্বাবিতি )

## মৃ দ্বৌ স্থপর্ণে ভবতো ব্রাহ্মণোহংশ ভূতস্তথে তরো । ভোক্তা ভবতি অন্যোহি সাক্ষী ভবতীতি ॥ ১৭॥

এবনধিষ্ঠানত্বাদভোক্ত নিত্যকন্, অথান্তর্বানিত্বাদপি তদাহ, দ্বৌ স্থাপনিতি। বন্ধণঃ চিম্বাবাৎ, দ্বৌস্থাপ ইব সহচরে জীবেশ্বরে ভবতঃ বর্ত্ত। তথা ভূতয়ো শুয়োর্ম ধ্যে ইতরঃ অংশভূতঃ জীবঃ ভোক্ত। ভবতি হি নিশ্চিতং অন্যঃ ঈশ্বরঃ সাক্ষী কেবদমীক্ষিতৈব, ভবতি ইতার্থঃ। ইতি শব্দো মন্ত্র সমাপ্তার্থঃ॥ ১৭॥

চিন্ময় ত্রন্ধের ত্রইটী স্থপর্ণ অর্থাৎ জীব ও ঈশ্বর এই হুইটী সহচর আছেন, ভাঁহাদিগের মধ্যে ইতর অংশ ভূত জীবই ভোক্তা এবং অন্য ঈশ্বর দাকী অর্থাৎ তিনি কেবল দ্রুফা মাত্র। ইতি শব্দ মন্ত্র সমাপ্তি নিমিত্ত॥ ১৭॥

এই উভয়ের কি কারণ জন্য সুপর্ণত্ব এই আশঙ্কায় দেহ রূপ রক্ষে অবস্থিত হওন নিমিত্ত তাহাঁদের এই আখ্যা হই-তেছে। যথা।- (রুক্ষ ধর্মেতাবিতি)

মু রক্ষ ধর্মে তৌতিষ্ঠতঃ অতো ভোক্তাহভোক্তারে ॥ ১৮॥
তরোঃ স্থপর্ত্ব কৃত ইত্যাশস্থ্য রক্ষে বর্ত্তমানতাদিতাহ, রক্ষর্মে
তাবিতি। রক্ষ্য ধর্মো ব্রক্ষনাখ্যেস্য তব্দিন্ রক্ষর্মে বিনাশিনি
সংসারাখ্যে অখ্যে, তিষ্ঠতঃ। অত ইতি। অতঃ ঈশ্বরানীশ্বরত্বাৎ,
তৌ ভোক্তাহ ভোক্তারে ॥ ১৮॥

রক্ষ শব্দে বিনাশ ধর্মশীল দেহরপ অশ্বথ রক্ষ, তাহাতে বাঁহারা অবস্থিত আছেন, অতএর ঈশ্বর ও অনীশ্বর হেতুক তাঁহানা

জীব এবং ঈশ্বরের ভোক্ত ও অভোকৃত্ব বিস্তার রূপে গুলিতেছেন। যথা। (সর্বোহীতি) ্পূর্কোহি ভোক্তা ভবতি তথেতরোহভোক্তা রুষ্ণে ভবতীতি॥ ১৯॥

এতদিবিনক্তি। পূর্বো হি ভোক্তা ভবতি, তথা ইতরঃ কুষ্ণঃ ঈশ্বরঃ ইতি কারণাৎ অভোক্তা ভবতি 🛚 ১১ 🛭

পূর্ব্ব অর্থাৎ জীব ভোক্তা তদ্রুপ ইতর অর্থাৎ ইশ্বর অভোক্তা। জীব এবং ঈশ্বর ভোক্তাও অভোক্তা হউনু ' ইহাতে ক্লফের কি হইল এই আশস্কায় বলিতেছেন। ক্লফই অংশ রূপে তত্ত্রেপ হইয়াছেন ॥ ১৯॥

ঈশরের অভোক্তরে অবিদ্যা রাহিত্য হেতু বলিতেছেন যথা। (যত্ত বিদ্যাহবিদ্যে ইতি)

य यज विमार्श्वरमा न विमारमा विमार বিদ্যাভ্যাংভিনঃ, বিদ্যাময়ো হি যঃ সকথং বিষ্ধী ভবতীতি॥ ২০॥

ইখরসাভোকতে অবিজ্ঞা রহিতত্বং হেতুমাহ। যত্র ইখনে বিজ্ঞাহ বিজ্ঞাভ্যাং ভিন্ন ঘটা দিবৎ বিষয়: নত বতীতার্থ:। বিজ্ঞাবিষয়ত্বাভাবে ছেত্মাছ, বিজ্ঞাময়োছীতি। বিজ্ঞাং নাম ব্রহ্মাকারা অন্তঃ করণ রুত্তিঃ তনায়ঃ তৎপ্রকাশকঃ হি যা স কথং বিষয়ী ভবতি। নহি ঘটাদি প্রকাশ नक आत्नादका चढेानि विवद्धः ॥ २०॥

ঈশবেতে মায়া রুত্তি রূপা বিদ্যা ও অবিদ্যা যে আছে ইহা মানিতে পারি না যে হেতু তিনি বিদ্যা ও অবিদ্যা হইতে ভিন্ন হইয়াছেন, যেমন ঘট প্রকাশক আলোক ঘটাদির বিষয় হয় না তদ্ধপ তিনি বিদ্যাময় হইয়াছেন অর্থাৎ বিদিন বিদ্ বন্ধাকারা অন্তঃ করণ রতি, তাহার প্রকাশক কি রূপে ঘটাদির স্থায় বিষয় হইবেন ॥ ২০ ॥

এই রূপে অবিদ্যা রাহিত্য নিমিত্ত অভোকৃত্ব প্রদর্শিত হইল এবং কামনা রাহিত্য প্রযুক্ত অভোকৃত্ব দেখাইতেছেন। যথা। (যোহ বৈ ইতি)

মু যোহবৈ কামেন কামান্ কাময়তে স কামী ভবতি যোহবৈ স্বকামেন কামান্ কাময়তে সোহ কামী ভবতি ॥ ২১॥

এবমবিজারহিতত্ত্বাদভোকৃত্বমুক্তন্, অথাকামবাদভোকৃত্বমাহ, মো হেতি। যঃ হ বৈ কিল, কামেন ইচ্ছরা, কামান্ বিষ্যান্, কামরতে, সঃ কামী কামুকঃ ভবতি। যঃ হবৈ, রুষ্ণঃ, তু, অকামেন অনিচ্ছরা কামান্, শীকরোতি সঃ,তু অকামী লোকে প্রসিদ্ধঃ ভবতি॥ ২১॥

যিনি ইচ্ছা পূর্ব্বক বিষয় কামনা করেন লোকে তাঁহাকে কামুক বলে, আর যিনি অনিচ্ছাপূর্ব্বক বিষয় সকল অন্ধীকার করেন লোকে তাঁহাকে অকামী বলে॥ ২১॥

এই রূপে অকাম প্রযুক্ত অভোক্তৃত্ব কথিত হইল। অনস্তর ক্ষুধা পিপাসা জরা মৃত্যু শোক ও মোহ রূপ ষড়ুর্ঘি ভাব বিকার রাহিত্য, কৃষ্ণ শব্দের অর্থ হইতে দেখাইতেছেন। যথা। (জন্ম জরাভ্যামিতি)

মূ জন্ম জরাভ্যাং ভিন্নঃ স্থান্থরয়মচ্ছেদ্যোহয়ং
বোহসো সোর্যো তিন্ঠতি যোসো গোষু তি
ক্ঠতি যোহসো গাঃ পালয়তি যোহসো গোপে
মুতিন্ঠতি যোহসো সর্বেষ্ বেদেষু তিন্ঠতি
যোহসো সর্বৈ র্বের্নগাঁয়তে যোহসো সর্বেষ্
ভূতেঘাবিশ্যভূতানি বিদ্ধাতি স্বোহ স্বামী
যোহসো ভ্রতি ॥২২॥

এবং অকামিত্বাদভোকৃত্বং উক্তম্ অথবড বিভাব বিকারশৃষ্ঠতাৎ র্ষ্ণশাদাপত্মাদিশি তদাহ, জয়েতি। জন্মজরাভ্যাং ভিন্নঃ রহিতঃ, ইতানেন ষড় মি রহিতত্বং জন্মাথা প্রথম বিকার রহিতত্ত্বঞ স্থাণুঃ সর্বাদা ছিরঃ, ইত্যনেন কিঞ্চিৎ কালান্তিত্ব বিপরিণামাভ্যাং শূণাত্বং বিনাশ পুরুত্বংগক্তং ভবতি। অচেদ্যো হয়মিতি অপক্ষয় শুরুত্বমূক্তং বেদি-তৰাম্। কৃষ সভায়ামিতি ধাতুবলাদয়ং কৃষ্ণশৰাৰ্থ ইতি স্থামু শুদেন स्रिठम्। जथ भावित्र भकार्थ ऋभज्ञामभारखाक्षमाह, याश्ला स्रीर्या তিষ্ঠতি ইতি। যোহ দৌ, গোশকার্থ ভূতে স্থামণ্ডলে বিয়তে তিষ্ঠতি, সগোবিদ্দঃ, স এবাধুনা কামধেষত্বগ্ৰহাৰ্থং ধেতৃত্ব বিভাতে তিষ্ঠতীতি গোৰিন্দ শব্দার্থমাহ, যো ২ সৌ গোরু তিন্ঠাতীতি। লক্ষণরা গোশব্দেন গোপাঃ তে চ গা ইন্দ্রিয়াণি পালয়ম্ভীতি ব্যুৎপত্তা, গোপের বিদাতে তিষ্ঠতীতি গোবিন্দ শব্দার্থ মাহ যোহসো গোর ইতি। সএব গোর বেদের বিগ্রত ইতি গোবিন্দ শব্দার্থ মাহ, যো ২ সে সর্বৈরিতি। গোরু বিনাশং গচ্ছৎস্থ স্থাবর জন্দমেধাবিষ্টঃ সন্ভূতানি বিদ্ধাতি ইতি भाविषः इंकि भाविषः नकार्थभारः, सार्था मर्स्सविक। यः केमृनः ক্ষঃ গোৰিন্দঃ দৰ্মসামী, ততঃ অসৌ কথং ভোক্তা ইত্যাশয়েনীয়, স্বোহীতি। সঃ কৃষ্ণঃ গে!বিন্দঃ, যৎ বঃ স্থামী, তন্মাৎ অভ্যেত্ত-जार्थः ॥ २२ ॥

যিনি জন্ম জরা বিরহিত এবং স্থাপুর স্থায় স্থিরতর ও অপকয় শৃত্য, আর যিনি সুর্য্য মণ্ডলে অবস্থিত, যিনি গো সকলে বিদ্যমান, যিনি গো প্রতিপালন কর্তা এবং যিনি গোপ সকলে অধিষ্ঠিত, অপর যিনি সকল বেদে অবস্থিত এবং বেদ সকল যাঁহাকে গান করে, আর যিনি ভূত সকলের অন্তরে প্রবেশ করিয়া ভূত সকলকে বিধান করেন, সেই 🕮 কৃষ্ণ তোমাদের স্বামী অতএব তিনি অভোক্তা ॥ 💸 🗓।

এই রূপ রুতান্ত অবগত হইয়া গান্ধবী মুনিবরকে জিজ্ঞাস। করিলেন। যথা। ( সাহোবাচেতি )

মু সাহোবাচ গান্ধবী কথংবাহস্মাস্থ জাতোহসে গোপালঃ কথং বা জ্ঞাতোহসে ত্রা মুনে ক্ষঃ কোবাহস্থ মন্ত্রঃ কিংবাহস্থ স্থানং কথং বা দেব-ক্যাং জাতঃ কোবাহস্থ জ্যায়ান্ রামো ভবতি কীদৃশী পূজাহস্থ গোপালস্থ ভবতি সাক্ষাৎ প্রকৃতিপরো যোহয়মাত্মা গোপালঃ কথং ত্বতীর্ণো ভুম্যাং হিবৈ সহোবাচ তাংহবৈ ॥ ২৩ ॥

এবং বিদিত র্জান্তা গান্ধবী পূচ্ছতীতাহ সাহবিতি। সা গান্ধবী মুনিশ্ উবাচ। কিম্ ইত্যাশঙ্কাহ, কথমিতি। এবং বিধঃ কৃষ্ণে গোবিদ্দঃ অন্যান্থ গোপালঃ, কথং বা, জাতঃ বৰং বা, হে মুনে, অসৌ, কৃষ্ণঃ, হয়া, জাতঃ, কোবা অস্ত মন্ত্ৰঃ, কিংবাস্ত ধানং কথং বা দেবকাাং জাতঃ অস্ত জায়ান্ জোষ্ঠঃ, রামঃ, কোবা কিং রুপাদিঃ, ভবতি ইত্যুর্ধঃ। কীদৃশী পূজা অস্ত গোপালস্ত, ভবতি সাক্ষাৎ প্রকৃতি পরঃ মারেশঃ, যঃ, পরমাত্মা, গোপালঃ কথং ত্বতীর্ণঃ ভূমাাং, হি, বৈ প্রসিদ্ধং সহোবাচ তাং হবৈ একোহীতি সঃ মুনিঃ, ছ কিল, বৈ প্রসিদ্ধে, তাং গান্ধবীম্, উবাচ॥ ২০॥

মুনে! এবিষধ ঐক্ত অন্যংকুলে গোপালরপে কিরপে জন্ম গ্রহণ করিলেন ? এবং কিপ্রকারেইবা আপনি তাঁহাকে জ্ঞাত হইরাছেন ? তাঁহার মন্ত্র কি ? তাঁহার ধ্যান কি ? কিরপেইবা তিনি দেবকীতে জাত হইলেন ? তাঁহার জ্যেষ্ঠ রামই বা কে? কীদৃশী এই গোপালের পূজা? তিনি সাক্ষাং প্রস্থানীতর্ম পর ও পরমাত্মা হইয়া ভূমিতে কিরপে অবতীর্ণ হইলেন ? মুনিবর হুর্ফাসা এই সকল প্রশ্ন প্রবণ করিয়া গ্রাম্ব কিরোধন পূর্বক কহিলেন।। ২৩।।

প্রশেতর দারা পরম ত্রন্ম ক্ষের কথা অবতরণ করিবার निभिज बिक्ररक्षत्र अक्रभ विलटिण्डिन । यथा । ( একোছবৈ हेडि)

यू अत्कारते श्रृक्षः नात्राग्रत्भ (मन्द्रः ॥ ५८ ॥

প্রয়োতরগর্ভাং রফরক্ষণঃ কথামবতার্য়িতুং রুঞ্চ অরপম্যুর। একঃ ছ কিল, পুর্বাং সুষ্টেরাদৌ, নারায়ণো দেবঃ আসীৎ ইতি শেষঃ ॥২৪ ়

গান্ধর্বি! এই সৃষ্টির পূর্বে কেবল এক মাত্র নারায়ণ দেব ছिলেन।। ২৪।।

শ্রীক্ষের নারায়ণত্ব কিরূপ ? এই আশদ্ধায় বলিতেছেন। যথা। ( যিমিরিতি )

মু যিমানু লোকা ওতাশ্চ প্রোতাশ্চতস্য হৃৎপদ্মা জ্ঞাতোহজ্ঞযোনি স্তপিতা তথৈছে বরংদদে।।। ২৫।।

নারায়ণত্তং তম্ম কুত ইতাত আহ, যমিনিতি। যমিন দেবে, দোকাঃ ওতাঃ, দীর্ঘতন্তন্ত্র পটবৎ, প্রোতাঃ, তির্ঘাক্ তন্তুর্ পটবৎ, তম্ম **ডৎগুদা**-জ্ঞাতোহক্তয়েনিঃ, তপিতা, ছিতায় তল্মৈ বন্ধনে, নারায়ণঃ বরং मत्मी ॥ २० ॥

পটস্থ দীর্ঘতমূর ত্যায় লোক সকল যাহাতে ওত এবং পঠস্থ তীৰ্য্যক্ তন্ত্ৰর ক্যায় লোক সকল বাহাতে প্রোত হইয়া রহিয়াছে, ভাঁহার হুৎপদ্ম হইতে পদ্মযোনি তক্ষা উৎপন্ন হইয়া স্থিতি নিমিত্ত তপদ্যা করিলে নারায়ণ দেব তাহাঁকে বর এহণ কর বলিয়া বর প্রদান করিতে উদ্যত ছইলেন।। ২৫।।

মু স কাম প্রশ্নমেব বত্তে তংহাবৈম দদে।।। ২৬।।

म हेि। मः बचा, कामधाम हेव्ह्या धामम, धार बतर बढा उर काटेच मदमी ॥ २५॥

ত্রদ্ধা স্বাভিল্যিত প্রশ্ন রূপ বর প্রার্থনা করিলেন অর্থাৎ আমি যাহা জিজ্ঞানা করিব আপনি আমাকে তাহার উত্তর দিবেন। ভগবান্ তাঁহাকে সেই বরই প্রদান করিলেন অর্থাৎ আমি তোমার প্রশ্নের উত্তর প্রদান করিব।। ২৬।।

মু • স হোবাচাজ্ঞযোনি র্যোহব তারাণাং মধ্যে শ্রেকোইবতারঃ কো ভবতি যেন লোকাল্পটা দেবাল্ডটা ভবন্তি যংস্মুত্রা মুক্তা অস্মাৎ সংসারাৎ ভবস্তি কথং বাহস্থাবভারস্থ বন্ধতা ভবতি ॥ ২৭ ॥

সহেতি । শর্করঃ অজ্ঞানিঃ, নারায়ণম্ উবাচ যোহবতারাণা মিতি। হে বিশ্বাভায় তব অবতারাণাং মধ্যে যং, ভ্রেষ্টোংবতারং, সং কোভৰতি। যেনেতি। যেন অবতারেণ ছেতুনা, লোকান্থফীঃ দেবা-ভুক্কা ভবন্তি, যং স্মৃত্রা মুক্তা অস্মাৎ সংসারাৎ ভবন্তি। কথং বা অস্ম শ্রেষ্ঠদা, অবতারদা, এদা স্বরূপতা ভবতি বর্ততে ॥ ২৭ ॥

পদ্মযোনি বর লাভ করিয়া নারায়ণ দেবকে জিজ্ঞাসা করিলেন, হে বিশ্বাশ্রয়! অবতার সকলের মধ্যে যিনি শ্রেষ্ঠ তিনি কে ? যে অবতার হেতুক লোক ও বেদ সকল তুষ্ট হয়, এবং যাঁহাকে স্মরণ করিলে এই সংসার হইতে মুক্ত হয় এবং কি রূপেতেই বা এই শ্রেষ্ঠ অবতারের ক্রেমত্ব इहेल १ ॥ २१ ॥

মু সুহোবাচ তংহি দারায়ণো দেবঃ সকাম্যামেরোঃ দুর্কে যথা সপ্ত পূর্য্যো ভবন্তি তথা নিকাস্যাঃ নকাম্যা ভূগোলচক্রে সপ্ত পূর্য্যো ভবন্তি তাসাং মধ্যে সাক্ষাৎ ত্রন্ধ গোপাল পুরী হীতি॥ ২৮॥

সহোবাচ তংছি নারায়ণো দেবঃ। কিম্। সকাম্যাঃ কামকলেন সহিতাং, মেরোঃ শৃল্পে, যথা সপ্ত পুর্যোগ ভবস্তি তথা নিকাম্যাঃ যোকদাঃ কামকলদাং, অধিকারিতারতম্যেন ভূগোল চক্তে, সপ্তপূর্যঃ অযোধাঃ মধুরাদয়ঃ ভবস্তি, তাসাং পুরীণাং মধ্যে, গোপাল পুরী গোপালবেশস্য বিফোরাজয় ভূতা পুরী, যথা গবাং চক্তেন পালিতা গোপাল পুরী, মধুরা, হি নিশ্চিতং সাক্ষাৎ ব্রক্ষ ভবতি, ব্রক্ষপ্রকাশক তাৎ ॥ ২৮ ॥

নারায়ণ দেব ত্রন্ধাকে কহিলেন হে বিধাতঃ! যেমন সুমেরুক্ত শৃঙ্গে কাম ফলদা দাওটা পুরী আছে তদ্ধপ ভূমগুলে অধি-কারিভেদে অযোধ্যা মথুরা মায়া কাশী কাঞ্চী অবন্তিকা ও দারকা ইত্যাদি দাওটা পুরী আছে, কিন্তু ইহাদের মধ্যে গোপালাখ্য অথবা বিফুর আশ্রয়ভূতা কিন্তা গোসমূহে প্রতি পালিতা যে মথুরা নারী পুরী, তাহা ত্রন্ধ প্রকাশিকা হেতু সাক্ষাৎ ত্রন্ধ স্বরূপা হইয়াছে ॥ ২৮॥

মু সকাম্যা নিক্ষাম্যা দেবানাং সর্বেষাং ভূতা নাং ভবতি যথাহি বৈ সরসি পদ্মং তিষ্ঠতি তথা ভূম্যাং তিষ্ঠতীতি চক্তেণ রক্ষিতাহি মধুরা তন্মাৎ গোপাল পুরী ভবতি॥ ২১॥

সকাম্যা নিক্ষাম্যা দেবনাং সর্বেষাং ভূতানাং চ যথা ভক্ষনং ভবতি, যথা সরসি, পদ্মং তিষ্ঠতি, তথা ভূম্যাং গোপালপুরী তিষ্ঠতি ইতি গোপাল পুরী তাস্য ব্যুৎপত্তিং বদন্ সর্বাসিদ্ধ সংজ্ঞাং দর্শয়তি। চক্রেণ রক্ষিতা হি মধুরা তত্মাদ্গোপালপুরী ভবতি॥ ২৯॥

যেরপ দেবগণ ও ভূতগণের সকামা ও নিকামা পুরী আছে, এবং যেমন সরোবর মধ্যে পদ্ম থাকে তদ্ধপ হর্তুম-ওলে মথুরা পুরী আছে, চক্র কর্তৃক রক্ষিতা হওয়াতে তাহা গোপাল পুরী বলিয়া প্রসিদ্ধ হইয়াছে॥ ২১॥ এই মপুরা পুরী ঘাদশ বনে পরিবেষ্টিতা। যথা- (রহদূ হয়নমিতি)

মু রহন্দ্দনং মধোর্মপুরনং তাল স্তালবনং কাম্যং কাম্যবনং বন্ধলো বন্ধলবনং কুমদং কুমদবনং খদিরঃ খদিরবনং ভাদ্রো ভদ্র বনং ভাণ্ডীর ইতি ভাণ্ডীরবনং শ্রীবনং লোহ

বনং রন্দায়া রন্দাবনমেতৈরায়তা পুরী ভবতি ॥ ৩০ ॥

সাচ মধুরা ঘাদশবনৈ রায়তা ভবতীতাছে, রছদিতি। রছৎ মছডুত্ব,
ইতিকারণাৎ য়ছয়নম্ একং (১)। মধোঃ দৈতাস্য, সম্বন্ধি ইতিকারণাৎ
মধুবনং দিতীয়ং (২)। তালঃ বর্তত ইতিকারণাৎ তালবনং তৃতীয়ং
(৩)। কামদেরঃ বর্তত ইতি কাম্যবনং চতুর্থং (৪)।বহুলঃ বর্তত ইতি
বহুল বনং পঞ্চমং (৫)। কুমুদং বর্তত ইতি কারণাৎ কুমুদবনং ষষ্ঠং
(৬)। থদিরঃ বর্তত ইতি কারণাৎ থদিরবনং সপ্তমং (৭)। ভাতীয়ঃ
য়ফ্বিশেষঃ বর্তত ইতি কারণাৎ ভাতবনং অভমং (৭)। ভাতীয়ঃ
ইতিনাম বঁটঃ বর্ততে ইতি কারণাৎ ভাতীর বনং নবমং (৯)। জীঃ রমা
তস্যাঃ তন্মিন্ সাধকানাং শীত্রমাবির্ভাবাৎ তদ্বনং জীবনং (দশমং) ১০
। লোছঃ নাম কশ্চিত্রন্তরঃ সঃ তপ্সা যত্র সিধিং প্রাপ্তঃ তৎ লোহবনং

অতিশয় মহৎ এপ্রযুক্ত রহন্তন এক। ১। মধুলৈত্য সম্ধীয়
মধুবন দিতীয়। ২। তালরক্ষ থাকা প্রযুক্ত তালবন তৃতীয়। ৩
কামদেব আছেন এজন্ম কাম্যবন চতুর্থ। ৪। বহুলা নামী
হিরিপ্রিয়া বাস করেন এজন্ম বহুলবন পঞ্চম। ৫। কুমুদ
আহে এনিমিত্ত কুমুদবন ষষ্ঠ । ৬। খদির থাকা হেতু খদির
বন সপ্তম। ৭। ভাতে (রক্ষ বিশেষ) থাকা প্রযুক্ত ভত্তবন
অইম। ৮। ভাতীয় নামে বট আছে বলিয়া ভাতীয় বন
নবম। ৯। জ্ঞাঅর্থাৎ লক্ষ্মীয় অধিষ্ঠান জন্য জ্ঞাবন দশম। ১০।

अकामभर ( >> ) हम्माजाः वनर हम्मावनर पामभर ( >२ ) ॥ ०० ॥

লোহ নামক কোন সম্বর তপস্থা দ্বারা সিদ্ধি প্রাপ্ত হয় এ-কারণ লোহবন একাদশ। ১১। রন্দার তপস্থা দ্বারা নির্মিত বন রন্দাবন দ্বাদশ। ১২। মধুরাপুরী এই সকল বনে পরির্ভা রহিয়াছে ॥ ৩০॥

্মু তত্ত্ৰ তেষেব গহনেষেব দেবা মন্থা গন্ধৰ্ব। নাগাঃ কিন্তুরা গায়ন্তীতি দৃত্যন্তীতি॥৩১॥

তত্ততেব্বৈতি। তত্ত্ব মধুরা সমীপে, তেবের দাদশব্দপি এবং বিধের প্রান্তক্ত প্রকারের, গছনের, দেবাঃ মহ্যাঃ, গন্ধর্বাঃ নাগাঃ কিন্নরাঃ ইতি প্রসিদ্ধং গায়ন্তি প্রসিদ্ধং নৃত্যন্তীতি॥ ৩১॥

উল্লিখিত এই দাদশবনে দেবতা, মন্থ্য, গন্ধর্ক, নাগ, ও কিন্তুরগণ নিরম্ভর গান এবং দৃত্য করেন॥ ৩১ ॥

মু তত্ত্ব দাদশাদিত্যা একাদশ রুদ্রো অফৌবসবঃ

সপ্ত মুনয়ো ক্রন্ধা নারদশ্চ পঞ্চ বিনায়ক। বীরে

শ্বরো রুদ্রেশ্বরো অমিকেশ্বরো গণেশ্বরো নীলক
প্রেশ্বরো বিশেশ্বরো গোপালেশ্বরো ভদ্রেশ্বরোহ

ন্থানি লিজানি চতুর্বিংশতির্ভবন্তি ॥ ২২ ॥

তত্র তের ঘাদশস্থ অপি বনের ঘাদশাদিতা। ইতি । বৰুণঃ (১) ভ্র্যাঃ (২) বেদাদ্বঃ (৩) ভাত্যং (৪) ইন্দ্রঃ (৫) রবিঃ (৬) গভতি-মান্ (৭) বমঃ (৮)। ছিরণারেতাঃ (১) দিবাকরঃ (১০) দিত্রঃ (১১) বিষ্ণু: (১২)। একাদশ করে। ইতি।

" বীরভন্তক শভুক্ত গিরিশক্ত তৃতীয়কঃ। অজৈকপাদহিত্রয়ঃ পিনাকীচ তথাপরঃ ম ভূবনাধীশ্বরকৈব কপালীচ দিশাংপতিঃ। স্থাস্ত্রগ ইতি প্রোক্তা ক্রা একাদশাস্কুতাঃ। অফৌবসব ইতি। " ধ্রুখো ধরশ্চ সোমঃ স্যাদাপশ্চৈবানিলোছনলঃ। প্রভাষঞ্চ প্রভাবন্য বসবোহফৌ প্রকীর্ক্তিতাঃ,, ॥ সপ্ত মুনয় ইতি।

কশ্বপোহত্রির্জরন্ধান্তো বিশ্বামিত্রোথ গৌতমঃ। জমদগ্রির্বসিষ্ঠশ্চ সথ্যৈতে মুনয়ঃ স্মৃতাঃ "॥

প্রেক্ষা, নারদশ্চ। পঞ্চবিনারকাঃ মোদঃ (১) প্রমোদঃ (২) আমোদঃ (৩) প্রমুখঃ (৪) দুর্ঘুখঃ (৫) তথা ইতি প্রোক্তাঃ। বীরেশ্বরঃ (১) ক্রেশ্বরঃ (২) অধিকেশ্বরঃ (৩) গণেশ্বরঃ (২) নীলকণ্ঠেশ্বরঃ (৫) বিশ্বেশ্বরঃ) ৬ গোপা-লেশ্বরঃ (৭) ভদ্রেশ্বরঃ (৮) ইতি অফৌলিক্ষানি। তথা অস্থানি, চতু-র্বিশতি লিক্ষানি ভবন্তি ॥২২॥

এই দ্বাদশ বনে বরুণ, স্থ্য, বেদান্ধ, ভান্ম, ইন্দ্র, রবি, গভন্তিমান্, যম, হিরণারেতা, দিবাকর, মিত্র, এবং বিষ্ণু, এই দ্বাদশ আদিত্য আছেন। অপর বীরভদ্রে, শভু, গিরিশ, অজৈকপাদ, অহিত্রগ্ন, পিনাকী, দিক্পতি, স্থান্ম, ভগ এই একাদশ রুদ্র অধিষ্ঠিত আছেন। আর প্রুব, ধর, সোম, আপ, অনিল, অনল, প্রত্যুষ, ও প্রভাব, এই অফবস্থ এবং কশ্যপ, অত্রি, ভরদ্বাজ, বিশ্বামিত্র, গৌতম, জমদগ্নি, ও বিসিষ্ঠ, এই সপ্তর্ষি এবং বন্ধা ও নারদ। অপর মোদ, প্রমোদ, আমোদ, সমুখ, এবং হর্মুখ, এই পঞ্চ বিনায়ক। আর বীরেশ্বর, রুদ্রেশ্বর, অহিকেশ্বর, গণেশ্বর, নীলকণ্ঠেশ্বর, বিশ্বেশ্বর, গোপেশ্বর, এবং ভদ্রেশ্বর, প্রভৃতি অফলিন্ধ বিদ্যানান, অপর ইহা ভিন্ন আরও চতুর্বিংশতি লিন্ধ আছে॥৩২॥

মূঁ দ্বৈনে শুঃ কৃষ্ণবনং ভদ্ৰবনং তয়োরশুদ্ধ দিশ বনানি পুণ্যানি পুণ্যতমানি তেম্বেব দেবান্তি ঠন্তি সিদ্ধাঃ সিদ্ধিং প্রাপ্তাঃ ॥ ৩৩ ॥

তে বনে ইতি। দ্বে বনে ল্ডঃ বর্ত্ততে, একং কৃষ্ণবনং। দ্বিতীয়ং ভদ্রবনং তরোং দ্বরোর্মনয়োঃ অন্তঃ মধ্যে, দ্বাদশ বনানি, ভবন্তি। কানিচিৎ পুণ্যানি কানিচিৎ পুণ্যতমানি তেয়ু সমন্তেয়ু, অপি সিদ্ধাঃ জাতি বিশেষাঃ দেবাঃ তিষ্ঠস্তি। কীদৃশাঃ সিদ্ধা দেবাঃ, সিদ্ধিং প্রাপ্তাঃ॥ ৩০,॥

অপিচ কৃষ্ণবন ও ভদ্ৰবন নামে যে হুইটা বন আছে, ঐ ুছুই বনের মধ্যে দ্বাদশ বন বিদ্যমান, তন্মধ্যে কতকগুলি পুণ্য .এবং কতকণ্ডলি পুণ্যতম কিন্তু সমস্তই বনে সিদ্ধি-প্রাপ্তঃ• সিদ্ধ নামক দেবগণ অবস্থিত আছেন॥ ৩৩॥

মু তত্ত্বিরামক্ত রামমূর্তিঃ প্রহায়ক্ত প্রহায় মূর্তি রনিরুদ্ধস্থানিরুদ্ধ মূর্তিঃ কৃষ্ণসূর্তিঃ ॥ ৩৪ ॥

অত্র হেতুং বদরেব শ্রেষ্ঠাবভারমাহ, তত্ত্রহীতি। হি যশাৎ তত্ত্র তেয়ু রামস্য বলদেবস্থা, রামাখ্যা মৃতিঃ প্রহায়স্থা, প্রহায়াখ্যা মৃতিঃ অনিক্ষাস্থ অনিকদ্ধাপা মৃতি: কৃষ্ণস্থ কৃষ্ণাপা মৃতি: অতীতার্থ:॥ ৩৪॥

সেই সকল বনে রামের অর্থাৎ বলদেবের রামাখ্যা মুর্স্তি প্রভাষের প্রভাষাখ্যা মূর্ত্তি, অনিরুদ্ধের অনিরুদ্ধাখ্যা মূর্ক্ত এবং ক্লফের ক্লফাখ্যা মূর্ত্তি অধিষ্ঠিত আছে॥ ৩৪॥

মূ বনেম্বেবং মধুরাম্বেবং দাদশ মূর্ত্তয়ো ভবন্তি ॥ ৩৫ ॥

এবম্প্রকারাঃ তেম্বেব বনেমু তথা এবম্প্রকারাঃ মথুরাস্থ মথুরা প্রদে-শেরু, ছাদশ মূর্ত্রঃ। রেজি, (১) বান্দী (২) দৈবী (৩) মানবী (৪) বিনাশিনী (৫) কাম্যা (৬) আর্থী (৭) গান্ধব্বী (৮) গৌঃ (৯) অন্তর্জানছা (১০) স্বপদদতা (১১) ভূমিস্থা (১২॥ ৩৫॥

যেরপ দ্বাদশবনে উল্লিখিত মূর্ত্তি সকল আছে তদ্রুপ মথুরা প্রদেশেও রৌজী, ত্রান্ধী, দৈবী, মানবী, বিম্বনাশিনী, কার্মী, আৰ্ষী, গান্ধৰী, গৌ, অন্তৰ্দ্ধানস্থা, স্বপদংগতা এবং ভুমিষ্ঠা ইত্যাদি দ্বাদশ মূৰ্ত্তি আছে॥ ৩৫॥

উক্ত দাদশ মূর্দ্তির প্রত্যেকের উপাসক সকল বলিতেছেন .
যথা- ( একাংহীতি )

- মু একাংহিরুদো যজন্তি দিতীয়াং হি একা যজতি তৃতীয়াং একজা যজন্তি চতুর্থীং মরুতো যজন্তি
  - পঞ্চমীং বিনায়কা যজন্তি ষষ্ঠীং বদবো যজন্তি

    দপ্তমীয়্বয়ো যজন্তি অফমীং গদ্ধবা যজন্তি

    নবমীমপ্সয়দো যজন্তি দশমী বৈহন্তপ্তানে

    তিষ্ঠতি একাদশমেতি স্থপদং গতা ঘাদশমেতি
    ভূম্যাং তিষ্ঠতি ॥ ৩৬ ॥

বাদশ ঘূর্তিনাং প্রত্যেকমুপাসকানাহ। একাংহি করা যজনি। বিতীয়াং বন্দা যজনি। তৃতীয়াং বন্দজাং সনংকুমারাদয়ং যজনি। চতুর্থীং মক্তঃ মকদাণাঃ যজনি। পঞ্চমীং বিনায়কা যজনি। যজীং বুসবাে যজনি। সপ্তমীয়বদাে যজনি। অফমীং গদ্ধপা যজনি। নবমী মক্সরনাে যজনি। দশমীবৈ, অন্তর্ধানে তিঠতি গুলাতিঠতি, ইত্যর্থঃ। একাদশমতি যা প্রসিদ্ধা, সা অপদং বিষ্ণুপদং আকাশাধ্যং গতা প্রাপ্তা বাল্পমতি যা প্রসিদ্ধা, সা ভূমাাং তিঠতি ॥ ৩৬॥

একা মূর্ত্তিকে রুদ্রেগণ পূজা করেন, দ্বিতীয়া মূর্ত্তিকে বন্ধা, তৃতীয়া মূর্ত্তিকে সনৎকুমারাদি, চতুর্থী মূর্ত্তিকে মরুদ্রুগণ, পঞ্চমী মূর্ত্তিকে বসুগণ, সপ্তমী মূর্ত্তিকে ঋষিগণ, অইমী মূর্ত্তিকে গন্ধবিগণ, এবং নবমী মূর্ত্তিকে অপ্যরাগণ, পূজা করেন। দশমী মূর্ত্তি স্বয়ং গুপ্তা প্রাকেন, একাদশী মূর্ত্তি আকাশাখ্য পদ প্রাপ্ত হইয়াছেন। দাশী মূর্ত্তি স্বয়ং ভূমিতে অধিষ্ঠিতা আছেন॥ ৩৬॥

দ্বাদশ মূর্ত্তির মধ্যে ভূমিষ্ঠা মূর্ত্তি পূজার ফলাতিশয় বলি-তেছেন। যথা।— (তাংহীতি) মু তাং হি যে যজন্তি তে মৃত্যুং তরন্তি মুক্তিং লভতে। গর্ভ জন্ম জরা মরণ তাপত্ররাত্মকং হঃধং তরন্তি॥ ৩৭॥

তৎ পুজকানাং ফলাতিশয়দাছ, তাংহীতি। তাং ভূমিষ্ঠাং মূর্ডিং, যে যজনি তে মৃত্যুং অবিদ্যা কাম কর্মাখ্যং তরন্তি তদিমুক্তা ভবন্তি, ইত্যর্থঃ। মুক্তিং লভন্তে। গর্ভ জন্ম জরা মরণ তাপত্রমান্ত্রকং অধ্যা-স্মিকাধিদৈবিকাধিভোতিক তাপ ত্রমোশ্বং হঃখং তরন্তি হঃশ হেতুনা মবিদ্যাদীনাং নির্ভত্বাদিত্যর্থঃ॥ ৩৭॥

যাঁহারা ভূমিষ্ঠা মূর্ত্তির পূজা করেন তাঁহারা অবিদ্যা কাম কর্মাথ্য মৃত্যু হইতে উত্তীর্ণ হন্ এবং মুক্তি দাভ করেন আর ছঃখের হেতুভূত অবিদ্যাদির নির্ত্তিজন্য গর্ভ জন্ম জরা মরণ আধ্যাত্মিক আধিদৈবিক ও আধিভৌতিক রূপ তাপত্তম হইতে উত্তীর্ণ হন্॥ ৩৭॥

উক্ত বিষয়ে মন্ত্র সকল বলিতেছেন। যথা।— (তদপীতি)

মূ তদপ্যেতে শ্লোকা ভবস্তি। প্রাপ্য মপুরাং পুরীং রম্যাং সদাত্তক্ষাদিসেবিতাম্। শগ্র চক্রগদা শার্জ রক্ষিতাং মুশলাদিভিঃ॥ ৩৮॥

উক্তার্থে মন্ত্র সম্মতিমাহ, তদণীতি। তৎ তত্র মধুরায়াঃ ক্ষা শ্রমদ্ধে ব্রহ্মাদি দেবিতত্ত্বেচ, এতেলোকাঃ মন্ত্রা অপি, ভবন্তি ইতার্থঃ। প্রাণা মধুরাং পুরীং রম্যামিতি। তাং মধুরাং পুরীং প্রাণা দেবা মন্ত্রাঃ গদ্ধিদির ভিঠন্তীতি শেষঃ। কীদৃশীং শাধা চক্র গদাশাদ্ধ হ রক্ষিতাং তথা মুশলাদিতিঃ বলদেবাদাার্থঃ উপলক্ষিতাং ইতার্থঃ। ৬৮॥

মথুরার কৃষ্ণাশ্রয়ত্বে ও ব্রহ্মাদি সেবিতত্বে মন্ত্র সকল আছে যথা— সদা ব্রহ্মাদি দেবগণ কর্তৃক সেবিতা এবং শৠ চক্র গদা শাঙ্গ ও মুশলাদি দারা পরিরক্ষিতা মথুরাপুরী ॥ওঁ৮ মু যত্তাদো সংস্থিতঃ ক্ষ' স্ত্রিভিঃ শক্ত্যা সমাহিতঃ।
রামানিরুদ্ধ প্রহ্যুমে রুক্মিণ্যা সহিত্যে বিভূঃ॥ ৩৯॥

ষত্রাসাবিতি। ত্রিভিঃ বলদেবাদিভিঃ শক্তা। কৃষ্ণিণ্যা, সহিতঃ রুঞ্চ ষত্র সংস্থিতঃ তাং পুরীং প্রাণ্যা দেবাদয় ত্তিষ্ঠন্তীতি সমন্ধঃ। ইদমেব বির্ণোতি, রামানিক্ষ প্রফামেরিতি॥ ৩৯॥

় , যাহাতে রাম, অনিরুদ্ধ ও প্রান্থ এবং রুক্মিণী এই চারি জনের সহিত শ্রীকৃষ্ণ সংস্থিত আছেন তাহা প্রাপ্ত হইয়া দেবতা মনুষ্য ও গন্ধর্কাদি নিরস্তর অবিস্থিতি করিতে-ছেন॥ ১ ॥

এজন্য শ্রীকৃষ্ণাবতার সর্বাবতারের শ্রেষ্ঠ এবং মথুরা পুরীই তাঁহার বাসস্থান আর পূর্বের গান্ধবী প্রশ্ন করিয়া ছিলেন যে শ্রীকৃষ্ণের ওক্ষত্ব কিরপে হয়, মুনিবর হ্র্বাসা এই প্রশ্নের উত্তর দিবার জন্য প্রণবের অর্থ বলিতেছেন। মধাঞ্চ (চতুরিতি)

মু চতুঃ শব্দো ভবেদেকো ছোক্কারঃ সমুদাছতঃ ॥ ৪০ ॥

তদেবং কৃষ্ণাবতারোহবতারাণাং শ্রেষ্টো মধুরা চাসাস্থানমিত্যুক্তং ভবতি। কথং বৈ অস্য ব্রহ্ণতা ভবতীতাাদে উত্তরং বক্তৃং প্রণবার্থত্ব মাছ, চতুরিতি। চত্তারং শব্দাঃ রামানিরজাদয়ো বাচকাং যস্য চতুংশব্দঃ চতুর্হিং। একঃ ঈশ্বরঃ ভবেৎ ভবতি। অত্তহেতুমাহ, হোস্কারস্যেতি। ছি যন্মাৎ কারণাৎ গুক্ষারস্য অকারোকার মকারার্দ্ধ মাত্ররূপেঃ অংশৈঃ কৃতঃ রাম প্রভাষানিক্দ্ধ কৃষ্ণাভিধেরো বৃহহ সমুদার ইত্যর্থঃ॥ ৪০॥

অধার, ওকার, মকার ও অদ্ধিচন্দ্র বাচক রামাদি চতুর্ছ এক প্রণব রূপী ঈশ্বর হয়েন। যে হেতু প্রণবের চারি অংশে শ্লাম প্রহান্ন অনিকৃদ্ধ ও কৃষ্ণ এই সমুদায় বুছে আছে ॥ ৪০ ॥ ্মাঁহাকে সারণ করিলে এই সংসার হইতে মুক্ত হয়, গান্ধ-বার এই প্রশ্নের উত্তর বলিতেছেন। যথা।- (তস্মাদিতি) মূ তস্মাদ্দেবঃ পরে৷ রজসেতি সোহহমিত্যবধার্যা আনং গোপালোহহমিতি ভাবয়েৎ ॥ ৪১ ॥

বং চ স্মৃত্যু মুক্তা অস্মাৎ সংসারাদিত্যসোধ্যমাহ, তন্মাদিতি। তিমাৎ প্রণবাভিধেরাৎ, রজসঃ কামকর্মাত্মকাৎ, পরঃ ইত্যেবং পরঃ ইত্যেবং বিধো যঃ দেবঃ সোহছমিতি,অবধার্যা মনদা নিশ্চিত্য, আত্মানং গোপালাহছমিতি ভাবরেও। রজসেতি সন্ধিশ্চাম্পসঃ। আত্ম স্বরূপ গোপালাত্মাহমিত্যপাসীতেতি বাক্যার্থঃ॥ ৪১॥

প্রাণ হইতে এবং কামকর্মাত্মক রজঃ গুণ হইতে পর যে দেব, তিনি আমি, এরপ মনে নিশ্চয় করিয়া আপনাকে গোপাল রূপে উপাসনা করিবে॥ ৪১॥

এই উৎকৃষ্ট উপাসনার ফল বলিতেছেন। যথা।— (স মোক্ষমিতি)

মূ নমেশক্ষমশুতে স ব্ৰহ্মত্ব মধিগচ্ছতি স ব্ৰহ্ম বিদ্ভবতি॥ ৪২॥

বিশিফৌপান্তে: ফলানি দর্শরতি। সং উপাসকং মোক্ষম্ অবিছা-কাম কর্ম বিয়োগম্ অশুতে সং ব্রহ্মত্বং সর্মায়হত্বম্ অধি গক্ষতি। অব হেতুমাহ, সব্ত্ববিভ্রতীতি॥ ৪২॥

যে উপাসক ব্যক্তি এই রূপে আপনাকে উপাসনা করেন তাঁহার অবিদ্যা কাম কর্ম বিবর্জিত মোক্ষ এবং সর্ব্ব রহত্তম ত্রন্ধ প্রাপ্তি হয়॥ ৪২॥

ব্যুৎপত্তি পূর্ব্বক গোপালত্ত দেখাইতেছেন । যথা ।-(যোগোপানিতি) মু যো গোপান জীবান বৈ আত্মত্তেনাস্থি পর্যান্ত মালাতি স গোপালো ভবতি ওঁ তৎ যৎ সোহং পরং ত্রন্ম ক্লফাত্মকো নিত্যানন্দৈক রূপঃ সোহমো ন্তদগোপাল এব পরং সত্যমবাধিতং সোহছ মিত্যাত্মানমালায় মনসৈক্যং কুৰ্য্যাৎ আত্মানং গোপালোহহমিতি ভাবয়েদিতি স এবাব্যক্তো নন্তো নিত্যা গোপালঃ ॥ ৪৩॥

ব্যুৎপত্তিপূর্বকং গোপালকত্বং দর্শয়তি। গোপান জীবান আত্মত্ত্বন আসুটি পর্যান্তম আদাতি আদত্তে স্বীকরোতি পদার্থ মুক্তা বাক্যার্থ মাহ, স গোপালো ভবতীতি। গোপালত্বেন বিশিষ্ট ভাবনামূক্তা কৃষ্ণ তেন তামাছ, ওঁ তৎ যৎ সোহছমিতি। ওস্তদ্ম্পাড্যাং বাচ্যং যৎ পরং ব্রদ্ম সোহছং ইত্যবধার্য্যাত্মানং ইত্যমূবর্তনীয়ং ততঃ রুফাত্মকো নিত্যানন্দৈক রূপ: অহম্ ইতি ভাবরেদিতি শেষঃ। রুফাত্মক ইত্যাসৈয ব্যাখানং নিত্যানদৈক রূপ ইতি। কৃষ সন্তায়ামিতিধাত্বর্থান্ত শব্দস্য চানন্দার্থতাৎ বন্ধাজৈকা ভাবন পূর্দ্দকং গোপালৈকা ভাবনা মাহ, ওপ্তক্ষোপাল এবপরং সতামিতি। ওস্তচ্ছকবাচাৎ পরং সতা মবাধিতং বন্ধ গোপাদএর স: গোপাদঃ অহন ইতি আত্যানং মনসা আদায় জ্ঞাত্ত্বা ঐক্যং কুর্ব্যাৎ। তদেব বির্ণোতি, আত্মানং গোপাদোহমিতি ভাৰন্নেদিতি। গোপালাজৈক্য ভাবেন হেতুমাহ। স- এবাব্যক্তোনস্তঃ তং ভাবরেদিত্যর্থ:। মান্নান্নামতিব্যাপ্তিং বারম্নতি, অনন্ত ইতি। দেশ-তোহনস্তবং মারারামণীত্যত আছ নিতাইতি। পুক্ষার্থ হেতুতামাহ, (भाभाम देखि॥ ८०॥

বিনি গোপগণকে অর্থাৎ জীবসমূহকে আত্মত্বরূপে সৃষ্টি পর্যান্ত অদীকার করেন তিনি গোপাল বলিয়া উক্ত হন। ওঁ তৎ শব্দ ছয়ের বাচ্য যে পর্ম তক্ষ সেই আয়ি ইহা মনে ব্যবধারণ করত নিত্যানন্দ রূপী ঐক্রফই আমি এতাদৃশী ভাবনা করিবে। এবং ওঁতং শব্দ বাচ্য যে পরম, সত্য,

অবাধিত, একা, গোপাল তিনিই আমি ইং৷ মনে জ্ঞাত হইয়া ভাৰনা করিবে, যে হেতু তিনিই অব্যক্ত, অনন্ত, নিত্য, এবং (भार्भान ॥ ८०॥

কে এই অবতারের নিত্য আশ্রয় এই আশহায় নারায়ণ ্দেব ব্রহ্মাকে কহিতেছেন। যথা।— ( মধুরায়ামিতি )

্যু মধুরায়াং স্থিতিত্র শ্বনু সর্বাদামে ভবিষ্যতি। শঞ্চক্র গদা পদ্ম বন্মালারভস্তবৈ ॥ ৪৪॥

কোবাস্যাৰতারস্যাশ্রয়ে নিতামিত্যাশক্ষ্য নারায়ণো বন্ধাণং প্রত্যাহ মথুরায়াং স্থিতিরিতি। যোহং শখ্চক্রাদিভিরারতঃ তুবৈ প্রসিদ্ধং ত্যা মে সর্মদা মধুরায়াং ছিতিউবিষ্যতি ইতার্থঃ ॥ ৪৪ ॥

হে ব্রহ্মন ! শথ চক্র গদা পদ্ম বন্যালাধারী হইয়া সর্বাদা আমারই মধুরায় অবস্থিতি হইবে॥ ৪৪॥

বিশ্বরপং পরং *জ্যোতিঃ ত্বরূ*পং রূপবর্জিতম। क्रमा गांश मश्चातम् जन्मन् गर्शमः यां जि निन्हिजः ॥ ८८ ॥

বিশ্বরূপ মিতি। বিশ্বরূপং পরং উৎকৃষ্টং নিতাং জ্যোতিঃ স্বরূপং অ প্রকাশং চৈতন্যাত্মকং বহুতঃ রপবর্জিতং মাং হুদা সংস্মরন পুরুষঃ নিশ্চিতং মৎপদং যাতি॥ ৪৫॥

হে পদাল ! যে পুরুষ আমাকে বিশ্বরূপ এবং জ্যোতিঃ স্বরূপ ও রূপবর্জিত রূপে স্মরণ করেন নিশ্চয় তিনি আমার পদ প্রাপ্ত হয়েন॥ ৪৫॥

ঐ গোপাল রূপি একার পূজা কি প্রকার এই প্রশ্নের উত্তর প্রদান করিতেছেন। যথা-- ( মথুরেডি )

## মূ মধুরা মওলে বস্তু জমুৰীপে খিতোপিবা। বোহর্চবেৎ প্রতিমাং মাঞ্চ সমেপ্রিয়তরোভূবি । ৪৬ ॥

কীদৃশী পূজাক্ষেত্যভোজর মাহ, মধুরেতি। মধুরা মণ্ডলে বন্তু জনু-দীপেছিভোপিবা প্রতিমাং শিলাদিমরীং মাঞ্চ থ্যান ভাবিতং ভূবি সম্যকু অর্চ্চরেৎ সাং যে মম প্রিরভরঃ বল্লভঃ ভবতি ॥ ৪৬ ॥

ি হে পদ্মযোনে! যেব্যক্তি মধুরা মণ্ডলে অথবা জমু দীপের যে কোন ছানেই হউক অবন্ধিত হইরা আমার শিলাদিমরী মূর্ত্তি অথবা ধ্যান ভাবিত আমাকে অবনীতলে পূজা করেন তিনি আমার প্রিয়তম হয়েন॥ ৪৬॥

মু তক্ষামধিষ্ঠিতঃ রুঞ্চরশী পূজ্য ন্তরাসদা।

চতুর্দ্ধা চাল্ফাধিকার ভেদত্বেন যজন্তিমান্॥ ৪৭॥

তন্তামিতি। হে ব্ৰহণ ডন্ডাং মধুরারাং অধিকিতঃ অধিষ্ঠার স্থিতঃ কৃষ্ণরণী অহং তরা দলা পুজাঃ। চতুর্ছি পুজনোপদেশ মভিপ্রেডা তব্র সম্প্রদারং দর্শরতি চতুর্জাচেতি। পুজাত্বেন অধিক্রিস্ত ইতি অধিক্রাঃ অন্তর্নাং অন্তর্নাং ক্রিয়াঃ অন্তর্নাংশি, তেবাং ভেদত্বেন ভিরত্বেন, মাং চতুর্জা মজন্তি॥ ৪৭

হে ব্রহ্মন্! আমি মধুরার কৃষ্ণ রূপে অধিষ্ঠিত হইরা সর্বাদা তোমার পূজা হইরাছি এবং অধিকারি ভেদে চতুর্ব্যহো পাসকেরা চতুর্গৃহ রূপে চতুর্দ্ধা ভেদ কণ্পনা পূর্বক আমাকে পূজা করেন ॥ ৪৭ ॥

ভগৰান্নারায়ণ চতুর্ত্ হ বিস্তার করিয়া বলিতেছেন। যথা। ( রুগান্থ ইভি )

্যু যুগান্থ বর্তিনো লোকা যজন্তীহ স্থানগাঃ। গোপালং সামুজং রাম ক্লমিণ্যানহ তৎপরং॥ ৪৮॥

अउत्पन विहर्ताक। वृशास्त्रविनः स्राप्तमाः विकाः वेद्धाः अपूरीत्य ধোপানাদিকং মাং বছাতি। চতুর্বাহং বির্থোতি, খোপাসমিতি। অমুণকাৎ জারতে তৌ, অমুকৌ প্রয়ায়ানিক্রো, তাজাং সহিতং, माञ्चर भाषामर । कीमुनर, जाम कहिला मह वर्डमानर । उथाह গোপান সমৰ্থৰ প্ৰভাষানিক্ষাত্মক চতুৰাহিঃ শক্তা সহিত উচ্চো ডবতি। পুন: কীদৃশং তৎপরং রামাদির অভ্রক্তং। বহা তৎপক্লং একাতাং ৰবাস্থাতবা, ৰজস্তীতি সময়: ॥ ৪৮॥

ব্ৰহ্মনৃ! বুগান্তবৰ্তী সুমেধা মানৰগণ জমুদ্বীপ মধ্যে অবস্থিতি করতঃ প্রত্নাম অনিরুদ্ধ রাম ও রুদ্ধিণীর সহিত গোপাল রূপি আমাকে পূজা করেন ॥ ৪৮ ॥

চতুৰ্ব্যহই এক বিফু ওাঁহার পৃথক্ত নাই। যথা ( গোপা-লোহ মিডি)

ৰু গোপালোহমজোনিতাঃ প্রহুষোহং সনাতনঃ। त्रारमार् अनिक्रस्कारमाञ्चानमर्क्रदशब्धः ॥ ८३ ॥

অন্নং চতুৰ্ব্য একোৰিক্লেৰ নতুৰিকো: পৃথগিত্যাহ, গোপালোছ মিতি। গোপালাদর করারোপি অহং বিরুরেব, ততঃ আত্মানং বিরুৎ मां इकुलियर तुथर विश्वान, व्यक्तिम, रेजार्थः ॥ ८৯ ॥

ত্ৰন্! আমি নিত্য আমার জন্ম নাই, আমিই স্নাত্ন, जाबिरे (शांशान, जाबिरे द्राय, जाबिरे श्राम्, अवर जाबिरे অনিক্লন, অতএব পণ্ডিতগণ চতুর্বুহে রূপে আমারই অর্চনা क्रियां शांटकन ॥ १०॥

নারায়ণদেব প্রয়োভর দারা তগবানু জ্রিক্ষের কথা অবতরণ করণ জন্য জীক্ষকের স্বরূপ বলিতেছেন।। যথা।

মু ময়োকেন সধর্মেণ নিকামেন বিভাগশঃ। তৈরয়ং পূজনীয়োবৈ ভক্তরুক নিবাসিভিঃ।। ৫০।।

শরোক্তেনেতি। মরা মন্বাদিরপিণা, বিভাগশো বর্ণাশ্রমাদি ভেদ শ্রোক্তেন সধর্মেণ বর্ণাশ্রম ধর্মেণ, ভক্ত কৃষ্ণ বনরোঃ নিত্যবাসিভিঃ তৈঃ শ্রুদিকৈঃ বর্ণাশ্রম ধর্মেঃ, অরং চতুর্বিধঃ কৃষ্ণঃ পুজনীরঃ ইত্যর্থঃ॥ ৫০॥

মহাদিরপে আমা কর্তৃক কথিত যে বর্ণাশ্রম ধর্ম তদ্বারা ভদ্রবন ও রুষ্ণবনের অন্তর্মেতী মানবগণ কর্তৃক চতুর্বৃত্ত শ্রীকৃষ্ণই পুজনীয় ।। ৫০।।

যদি মৎপরায়ণ ব্যক্তি বর্ণাশ্রম ধর্মও জন্ট হয় তথাপি তাহাদের মধুপুরীতে অবস্থিতি হইবে কিন্তু বর্ণাশ্রম ধর্ম পরায়ণ হইয়াযদি আমার বহিমুখ হয় তাহা হইলে তাহাদের কথনই ঐ পুরীতে অবস্থিতি হইবেক না। যথা (তদ্ধর্মিতি)

মু তদ্ধর্ম গতিহীনা যে তদ্যাংময়ি পরায়ণাঃ। কলিনা এদিতা যেবৈ তেযাং তদ্যামবন্থিতিঃ॥ ৫১॥

স্ব ধর্ম বিহীনানামপি মৎ পরায়ণানামের মৎপূর্ব্যামবছি তির্বস্থাকার জিলা। বিত্যাহ, তর্ম্ম গতিহীনা ইতি। কলিনা, এসিতাঃ প্রস্তাঃ সন্তঃ তর্ম্ম গতি হীনাঃ আভ্যমাচার রহিত। অপি, যে তন্তাং পূর্য্যাং মৎপরা স্তবন্তি বৈ তের্হাং এব তন্তাং পূর্যাং, অবন্ধিতিঃ নান্যোমিত্যর্থঃ ॥ ৫১ ॥

কেলিএন্ত যে সকল মানব বর্ণাশ্রম ধর্মজন্ট হইয়া মধুরায় অবস্থিতি করত যদি মৎ পরায়ণ হয় তবে তাহাদেরও সেই পুরীতে অবস্থিতি হইবে কিন্তু অন্যের অর্থাৎ মন্ধর্ম পরায়ুখ জনের কথন মধুপুরীতে অবস্থিতি হইবেক না ॥ ৫১॥ মংপরায়ণ মানবের মধুপুরীতে অবস্থিতির কারণ বলিতে-ছেন। যথা ( যথাত্বং সহেতি )

মু যথাত্বং সহ পুলৈস্ত যথাক্ততো গণৈঃ সহ।
যথাশ্রিয়াভিযুক্তোহং তথা তকো মনঃ প্রিয়ঃ ॥ ৫২ ॥

অত্র হেতুমাহ, যথেতি। যথা, পুজৈঃ সনকাদিভিঃ, সহ ত্বং যথাচ গগৈঃ সহ, কন্তঃ যথা চ শ্রিয়া অভিযুক্তঃ সহিতঃ অহং মমপ্রিয়ঃ তথা ভাক্তো মম প্রিয়ঃ অতন্তর পুরি ভক্তানামেবছিতিরিতি শেষঃ ॥ ৫২॥

হে ব্রহ্মন্! সনকাদি পুত্রগণের সহিত যেমন তুমি, গণের স্হিত যেমন রুদ্ধে এবং লক্ষ্মীর সহিত যেমন আমি আমার প্রিয় তদ্ধপ ভক্ত জনও আমার প্রিয়, এজন্য ভক্তদেরই সেই পুরীতে অবস্থিতি হয়।। ৫২।।

মূ সহোবাচাজ্যোনিশ্চতুভির্দেবিঃ কথমেকো
দেবঃস্যাদেকমক্ষরং যদ্বিশ্রুতমনেকাক্ষরং
কথং ভূতং সহোবাচ তংহিবৈ পূর্বংহি
একমেবাদিতীয়ং ব্রহ্মাসীৎ তত্মাদব্যক্ত
মব্যক্তমেবাক্ষরংতত্মাদক্ষরাৎ মহন্তব্বং
মহতো বৈ হল্পার স্তত্মাদেবাহল্কারাৎ
পঞ্চত্মাত্রাণি তেভ্যোভূতানি তৈরার্হ্
মক্ষরং ভবতি অক্ষরোহমোল্পারেইমজ্যো
হমরো হভয়োহমূতো ব্রহ্মাভয়ংহিবৈ স মূ
ক্রোহমিন্স অক্ষরোহমিন্সি স্ত্রানাত্রং বিশ্ব
রূপং প্রকাশং ব্যাপকং তথা একমেবা
দিতীয়ং বন্ধ মায়য়া তু চতুইয়ম্ ॥ ৫৩॥

मः धवत्थात्वाविकः र क्षांमकः, कक्षायानिः, छेवातः। किर । त्रपूर्ण-म्बदेश शाणान ब्रामानिष्डिः कथरम्बका स्व चार, व्यत्नक्वारमकदः ব্যাহতমিতার্থ:। একমক্ষরং বং প্রণবাধাং, বিশ্রুতং তর্হি কথং গো-পালরামাদ্যনেকাকরং, ভূতং জাতং। সহেতি। এবং পৃষ্টঃ হ অসিদ্ধঃ ৰিছ: তংহিৰৈ উৰাচ। একস্থানেকান্ধকত্বমুপ পাদরিত্ং তদ্য জগ-সুল কারণত্বং বক্তু মাহ, পূর্বং হি একদেবাবিতীরমিত্যাহ। পূর্বং. 'সুটে: প্রাক্ একং সজাতীর ভেদ রহিতম্ এব শব্দাৎ অগত ভেদ রহি-তম্, অদিতীরং বিজাতীর ভেদ রহিতম্ বন্ধ, আসীং। তন্মাং বন্ধণঃ व्यवाकः मर्स कांश कांद्रन मंकिः व्यवाकम् वामीर। व्यवाकरमत्वि । ধ্বং অব্যক্তং তৎ অকরং বন্ধ এব তচ্ছক্তি রপত্বাৎ। তত্মাদকরামহন্তরং महर्किदिवहक्षातः । अवकात वर्ग मार्गमानाः । उत्त्रारमवाहकातार পঞ্জ্যারাণি ভূতস্কা পর পর্যায়াঃ তেভাঃ ভূতানি পঞ্মহাভূতামি, ইতার্ধঃ । তৈরার্তমিতি। তৈঃ মহদাদিভিঃ কার্যভূতিঃ আরত্য ব্যাপ্তং, অক্ষরং চেতি ঘট শরাবাদিভিরিব, মৃৎ। অক্ষরোহমিতি। অব্যা-কুলকরাতাকো বিহুঃ ওরারঃ, চ অহন্। ওকারাকর একণ ঐক্যোপ পাদনার ওছারে ত্রন্ধ ধর্মানাহ, অজর ইতি। অজরোহনবঃ জরামরণ খুনা:অভরঃ অবিদ্যা কাম কর্ম খুন্য: অমূতঃ আনন্দাত্যুকঃ, ওঙ্কার ইতি শেষঃ । তথাবিধ বন্ধ প্রতীকত্বাৎ অথ অকর ধর্মানাহ, বন্ধতি। অক্তর: অব্যাক্তাখ্যঃ, অভয়ং হিবৈ ত্রক্ষ, ত্রক্ষণজ্ঞি সমুদায় রূপত্তাৎ অথ বন্ধ ধর্মানাহ, মুক্তোহমিতি। অহং মুক্ত: অবিদ্যা স্পর্শ রহিতঃ, অন্মি, অক্রোহম্ অবিনাশী অহম্, অস্মি ইতার্থঃ। ওঙ্কারঃ, বন্ধ, তৎ প্রতীকত্বাৎ তথাক্ষর মবাাক্ষতং বন্ধ, তচ্চক্তি রূপত্বাদিতি বিবিক্ষি-তার্থঃ। নবেবং বৃদ্ধচেৎ কথং চতুষ্টরং সম্পান মিত্যাশকা মন্ত্রমাছ, সম্ভাষাত্ৰং বিশ্বরূপং প্রকাশং ব্যাপকং তথা এক্ষেণা দিতীয়ং বৃদ্ধ মায়-রা তু,চতুষ্টরম্, ইতি স্পান্টং ॥ ৫০॥

পদ্মযোনি এই রূপে প্রবোধিত হইয়া নারায়ণ দেবকে, জিজ্ঞালা করিলেন, প্রভো! কি রূপে গোপালাদি দেব-চতুউয়ে এক হইলেন, যে হেতু আনেকের একর সম্ভব হয় না, আরু প্রথম্বাধ্য যে এক জকর বিশ্রুত আছে তাহা কিরপে গোপাল রামাদি অনেকাকরে উৎপন্ন হইল। ত্রন্ধার এই প্রশ্নে ভগবন্ কহিলেন ত্রন্ধন্। সৃষ্টির পূর্বের কেবল সজাতীয় বিজাতীয় ও স্থাতভেদ রহিত এক মাত্র ত্রন্ধ হিলেন, তাহাঁ হইতে কার্য্য কারণ শক্তি স্থরপ অব্যক্ত হইলেন, যিনি অব্যক্ত তিনিই ত্রন্ম, সেই ত্রন্ধ হইতে মহৎ উৎপন্ন হইল এবং মহৎ হইতে অহন্ধার, অহন্ধার হইতে ভূতস্ক্ষম রূপ পঞ্চতন্মাত্র ও পঞ্চ তন্মাত্র হইতে পঞ্চ মহাভূতের সৃষ্টি হইল, সেই কার্য্য রূপি মহদাদি ভূতগণে জক্ষর বেন্টিত হয়েন। আমি সেই অব্যাক্ষত জক্ষর রূপী ওন্ধার, প্রণব, অজ্বর, অমর, অভ্যান, ও অমৃত। এই অব্যাক্ষত জক্ষর অভ্যা রূপ ত্রন্ধ। আমি জবি-দ্যাম্পর্ণ রহিত এবং অবিনাশী। যেমন ওন্ধার ত্রন্ধ তন্ত্রপণ জব্যাক্ষত জক্ষর ও ত্রন্ধ। অতএব তিনি অন্ধিতীয় ত্রন্ধ,কেবল মান্না ন্থারা চতুর্দ্ধা ভেদ হইরাছে।। ৫০ !।

মারাকর্ত্ক কিরপে চতুইন হইলেন তাহার বিস্তার করি-তেছেন। যথা (রোহিণীতি)

মূ রোহিণী তনরোরামে। অকারাকর সম্ভবঃ। তৈজসাত্মক প্রান্তার উকারাকর সম্ভবঃ॥ ৫৪॥

মাররা চতুষ্টরত্বং বিরণোতি, রোহিণী তনর ইতি। অকারাক্ষরা বিদ্ধরা মাররা সন্তবং আবির্জাবো বস্তু সং অকারাক্ষরসভবং, রোহিণী তনরং, রামং বিশ্বাত্যকো জাঞাদবছাধিষ্ঠাত সমন্টিরপ ইতার্থং। তৈজ সাত্যক ইতি উকারাক্ষরাবিদ্ধির্মা মাররা প্রান্তর্ভুতঃ, প্রভ্নায়ং তৈজ্ঞসা ত্যকং অপ্নাবছাধিষ্ঠাত সমন্টিরপ ইতার্থং॥ ৫৪॥

অকার অকর হইতে রোহিণীনন্দন রাম প্রাছভূতি হইয়া-ছেন, তিনি বিশ্বাত্মক অর্থাৎ জাগ্রদবন্থার অধিষ্ঠাতৃ সমষ্টি স্বরূপ। উকারাকর হইতে প্রহান্ন প্রাহ্নভূত হয়েন, তিনি তৈজসাত্মক অর্ধাৎ স্বপ্নাবন্থার অধিষ্ঠাতৃ সমষ্টি রূপ।। ৫৪।।

মু 'প্রজ্ঞাত্মকোহনিরুদ্ধোবৈ মকারাক্তর সম্ভবঃ।

্ অৰ্দ্ধনাত্ৰাত্মকঃ ক্ষেত্ৰ যিসান্ বিশ্বপ্ৰতিষ্ঠিতম্।। ৫৫ ।।

প্রজ্ঞাত্রক ইতি। মকারাবদিহর্মা মায়য়া প্রাত্ত্তঃ অনিক্ষঃ, প্রজাত্যকঃ সুৰ্প্তাবস্থাধিষ্ঠাতৃত্রপ ইত্যর্ণঃ। জ্রীকৃষ্ণস্থ অবস্থা এরাতীতং তুরীরং ধামেত্যাছ অর্ধমাত্রাতাুকইতি। অর্ধমাত্রা বিশেষতোমূজার্যাঃ অর্দ্ধনাত্রা স্থিতানিত্যা যাত্রজার্য্যা বিশেষতঃ ইতি স্মৃতেঃ। তদাত্রকঃ. তৎ প্রকাশকঃ রুষ্ণঃ যশ্মিন্ সদানন্দাতাকে রুষ্ণে, বিশ্বং প্রতিষ্ঠিতং অধান্তম্॥ ৫৫॥

ুমকার অক্ষর হইতে অনিরুদ্ধ উৎপন্ন হইলেন, তিনি প্রাক্ত অধাৎ সুমুপ্তির অধিষ্ঠাতৃ সমষ্টি রূপ, কিন্তু এক্রিঞ্চ অবস্থা ত্তর বিজিত তুরীয় পদার্থ তিনিই অর্দ্ধদাতা স্বরূপ, তাঁহাতে এই বিশ্ব প্রতিষ্ঠিত অছে।। ৫৫॥

বিন্দুপ্রতিপাদ্যা রুক্মিণী মূল প্রকৃতি রূপা যথা ( ক্লফা-' আ্বিকেডি )

মু কৃষ্ণাত্মিকা জগকর্ত্তী মূল প্রকৃতীরুক্মিনী। বজস্ত্রীঙ্গন সন্ত্যুত প্রাততেয়া বন্ধসঙ্গতঃ ॥ ৫৬॥

বিন্দু প্রতিপাদ্যা ক্রিণী মূল প্রকৃতিরূপেত্যাই, কুঞাত্যিকেতি। র্ফণীক্তি রপত্বাৎ শক্তি শক্তিমতোশ্চাভেদাৎ রুফ স্বরপা, জ্বাৎ कर्जी मून श्रकृतिः काउवा, हेजिएनवः। कीमृनी क्ञिनीजाह, वज्जी ুজন সম্ভতেতি। বজ জীজনে সমূতাং অসিদ্ধাং যাং আচতয়ং তাভাং প্ৰসিদ্ধঃ যো এক সকঃ তকাৎ হেতোঃ ॥ ৫৬॥

ব্রজরামাগণের প্রশ্ন হেতুক যে সকল শ্রুতির প্রাকট্য হয় ভদ্মারা প্রসিদ্ধ যে ব্রহ্ম তাঁহার সঙ্গ বশতঃ শক্তি শক্তিমানের অভেদ জন্য কৃষ্ণরূপ। জগৎকর্ত্রী বিন্দুপ্রতিপাদিকা কৃষ্ণিণা মূল প্রকৃতি হইয়াছেন ॥ ৫৬॥

মূ প্রাণবত্তন প্রকৃতিং বদস্তি ত্রন্ধবাদিনঃ। তন্মাদোক্ষার সম্ভূতো গোপালো বিশ্বসম্ভবঃ।। ৫৭।।

প্রণানত্বং প্রকৃষ্ট ভূতিত্বং অসৎ সন্থাদি গুণারোপহেতৃত্বং তেনছেতুনা বক্ষবাদিন: যদা বিশ্বতৈজ্ঞাদি রূপেণ চতুর্কা সংস্থিতম ইত্যর্থঃ। তথ্যাং প্রকৃতিত্বং বদন্তি। তথাৎ বক্ষা স্বরূপথাৎ ওক্ষারেণ সম্ভূতঃ প্রকৃতি প্রতিপালত্বাং প্রাভূত্তিঃ গোপালঃ বিশ্বসংস্থিত ইত্যর্থঃ॥ ৫৭॥

বেশ্ববাদি পণ্ডিত গণ প্রণবেঁর অসৎ সন্থাদি গুণারোপ হেতু অথবা বিশ্ব তৈজসাদি চতুর্দ্ধা রূপে সংস্থিতি নিমিত্ত তাঁহাকেই মূল প্রাকৃতি বলিয়া থাকেন, অতএব বিশ্ব সন্তব গোপাল প্রকৃতির প্রতিপাদ্য হইয়াছেন ॥ ৫৭॥ -

মূ ক্লীমোক্ষারদৈক্যেত্বং পঠাতে জ্বন্ধাবাদিভিঃ।
মথুরায়াং বিশেষেণ মাংধ্যায়ন্ মোক্ষমশ্রতে ॥ ৫৮॥

ক্লীমোকার ভৈকাত্বমিতি। ক্লীমোকাররোঃ ঐকজং বন্ধবাদিনঃ
বদন্তি। অতঃ তৎ পচাতে বীজাতঃ সমন্ত ইতার্থঃ। উক্ত গোপাল
ভজনং মথুরায়ামতিশরেন ঝাটতি মোক্ষলদমিত্যাহ মথুরায়ামিতি।
মথুরায়াং মাং ধ্যায়ন্ বিশ্বাকারেণ সংস্থিতঃ কিং পুনর্বক্তবাং চতুর্ধা
সংস্থিতঃ বিশেষেণ শীত্রম্ মোক্ষং প্রাপ্থাতীতার্থঃ।। ৫৮।।

ব্রহ্মবাদির। ক্লীস্কার ও ওঙ্কারের ঐক্যতা বলেন, উক্তরূপ ভজনান্দ্রনারে মথুরায় চতুর্দ্ধারূপে সংস্থিত আমাকে ধ্যান করিলে শীত্র মোক্ষ প্রাপ্ত হয় ॥ ৫৮ ॥ স্পামাকে ধ্যান করিবে এই উক্তি দারা স্থাচিত ধ্যান বিভার করিতেছেন। যথা ( স্ফুপত্রমিতি )

মু অঊপত্রং বিকশিতং ছৎপদ্মং তত্র সংস্থিতম্।
দিব্যধলাতপত্রৈস্ত চিহ্নিতং চরণধরং ॥ ৫৯॥

' শাং ধারিন্ ইতানেন স্থাচিতং ধাানং বিশাদরতি অফপত্রং বিকশিতং কংপদ্মং তত্র সংস্থিতং দিবাধজাতপত্রৈস্থ চিত্রিতং চরণবর্মিতি অফ-পত্র বিকশিত স্থাদরক্ষণ সংস্থিতং মাং নিতাং যোধাারেদিতাথ্যে তেন সম্বন্ধঃ। তত্রাদে দিবাধজাতপত্রিঃ চিত্রিতং চরণবরং ধাারেং॥৫৯

বিকশিত অফদল স্বরূপ হৃৎপদ্মে নিত্যই আমি অধিষ্ঠিত আহি, অতএব প্রথমত আমার উৎক্লফ ধকা ছত্ত প্রভৃতি চিক্লে চিক্লিড চরণম্বর ধ্যান করিবে।। ৫১।।

মু ত্রীবংসলাঞ্চনং হৃৎস্থং কৌস্তভং প্রভিন্নাযুত্য। চতুভূ জং শঙ্চক্র শাঙ্গ পদ্ম গদাহিতম্।। ৬০ !।

ছৎস্থং জীবৎসলাঞ্চনং প্রাডরায়ুতং চ কৌন্তুড়ং ধ্যারেও। চতুর্ভুজং
চতুর্জিগুণিতং তুজাং শখ্চকে গদাশার্জ পদ্মাবিতং ধ্যারেও। শার্জ থ পদ্মরোরেককরে ছিতিরিতি বোধ্যম্। তেন কর চতুষ্টরে পঞ্চারণ মুপপরম্ম ৬০॥

তদনস্তর আমার হাদরস্থ শ্রীবংসচিত্র ও প্রভার্ক কৌস্তভ মণি ধ্যান করিবে, পরে শখ্য চক্র গদা শার্ক ও পদাযুক্ত ভুজ চতুষ্ঠীয়কে ভাবনা করিবে।। ৬০।।

্যু স্কেযুরাশ্বিতং বাহুং কণ্ঠং মালা স্লোভিত্য।

ভূমেৎ কীরীটং বলয়ং ক্ষুরশ্বকর ক্ওলম্।। ৬১।।

বাহং চ স্থকেষ নৈঃ অদলৈঃ অধিতং খ্যারেং। বাছমিত্যেক বচনং জাতাঁভিপ্রারেণ। তথা কঠং মালা স্থাোভিতং ধ্যায়েং। তথা ছামন্ দীস্তিমান্ কিরীটঃ মুকুটঃ তং আরেং। তথা ক্ষুরন্তী মকরা-কারে কুওলে তরোর্ছ রমিতার্থঃ ॥ ৬১॥

তৎপরে সেই বাস্ত চতুষ্টর অঙ্গদ যুক্ত ও মালা শোন্তিত কণ্ঠকে ধ্যান করিবে। তৎপশ্চাৎ দীপ্তি শালী মুক্টপ্ত মকরাক্ষতি কুণ্ডলকে মারণ করিবে।। ৬১।।

মূ হিরগারং সৌম্যতন্ত্বং সভক্তারাভয়প্রদম্। ধ্যায়েমনসি মাং নিত্যং বেণুশৃঙ্গধরং তু বা ॥ ৬২ ॥

্ছিরণারং দেদীপামানং বিহুৎ তথা সৌম্ভভং প্রসন্ত মধুরাকৃতিং অভক্তার অভক্তভাঃ অভরপ্রদং মোক্ষদম্ইতার্থঃ। অথবা বিভূজং ধ্যারেদিত্যাহ বেণুশ্রধরং তুবেতি।। ৬২।।

পরে আমার তপ্ত স্বর্ণ সদৃশ দেদীপ্যমান সৌম্য মূর্তি যাহা ভক্ত জনকে মোক প্রদান করে অথবা বেণু শার্দ্ধ ফুক্ত ছিভুক্ত রূপকে সর্বাদাই মনোমধ্যে ধ্যান করিবে ॥ ৬২॥ •

অনন্তর ভগবান্ নারায়ণদেব চতুরাননকে মথুরা শব্দের
বুংৎপত্তি বলিতেছেন। যথা (মথ্যতে ইতি)

মু মথ্যতেতু জগৎ দর্কং ত্রন্ম জ্ঞানেন যেন বা। ভৎসার ভূতং যদয়স্তাং মথুরাসানিগদ্যতে।। ৬৩ ।।

ভাষ মধুরা শলার্থমাছ। মধ্যতে সর্বং জাগৎ অনেনেতি মধং ব্রহ্মভানং গোপাল অরপঞ্জ ব্রহ্মজ্ঞানেন মদন গোপাল রূপেণ বাইতি
সম্বন্ধঃ। যৎ অধিষ্ঠানং হি সম্যক্ জানং জগদ্ভমং নিবর্তরতি,তৎ
সারভূতং মন্তাং সা মধুরা পুরীত্যর্থঃ।। ৬০॥

যেমন দধি মন্থন করিলে তাহার সারভূত নবনীত উৎপন্ন হয় তাহার ফ্রায় তক্ষ জ্ঞান ছারা সমস্ত জগৎ মন্থন করিয়া তদীয় সার স্বরূপ মদন গোপাল মূর্দ্তি আবিভূতি ছইরাছেন। ইত্যাদি কারণে ঐ পুরীর নাম মথুরা॥ ৬৩॥

হৃদয়স্থ অউদল পদ্মের বিস্তার যথা ( অস্টেতি ) মূ অউদিকপালিভিভূমিঃপদ্মং বিকসিতং জগৎ।

•সংসারার্ণব সঞ্জাতং সেবিতং মম মানসে।। ৬৪।

• • হৃদয়স্থিতং বিকশিতমইপাত্রং পদ্মং ব্যাকরোতীতি অই দিক্ পালি-ভিরিতি। অই দিকপালৈরের পাত্রেঃ দেবিতং পাদ্ধং মম মান্সে অন্তঃ-করণে বিকশিতং সংভূমি এব জগৎ জগদাগ্রয়ং সংস্থাবিং সঞ্জাতং উৎপন্নমিত্যর্থঃ॥ ৬৪॥

অফদিক্পাল সেবিত অফদল পদ্ম আমি সর্বাদা যাঁছাকে মানসে সেবা করি, তিনিই জগদাশ্রায়, সংসার সাগর ছইতে উংপার ছইয়াছেন॥ ৬৪॥

উংক্লফ ধ্রজা আতপত্র চিহ্নিত চরণদ্বয় বিস্তার করিতেছেন যথা। (চন্দ্র সুর্য্যত্তিষ ইতি)

मू के हन्त्र स्वादियां निवाधका (गक्र हिं ब्राप्त ।

তাতপত্রং ত্রন্ধাকমধোর্দ্ধং চরণং স্মৃতম্।। ৬৫।।

দিবাধজাত পরৈশিচ হিতং চরণদনং ব্যাকরোতি চক্রস্থাত্ত্ব ইতি।
চক্রস্থাত্ত্বিং এব দিবাঃ ধজাঃ মেকরিতি। মেকঃ পর্বতঃ সএব
হিরণাুনঃ ছত্র দণ্ডঃ। আতপত্রমিতি। বক্রদোকঃ এব আতপত্রং
দণ্ডমানীর মেরপরি বর্ত্তমান্তাং। অধ্যেকিমিতি। বক্ষাণ্ড অধঃ
উর্কং চরণং চরণদন্ত্রং স্কৃত্যুইতার্থঃ। অধ্যেকিমিতি সন্ধিঃ চরণমিতি
ক্রীবত্ত্বাক্রস্থা ৬৫॥

হাঁহার চন্দ্র সুর্য্যাদি জ্যোতিঃ সকলই দিব্য ধ্রুলা, তেজো-রাশি সুমেরু পর্বতই ছত্তের দণ্ড, এবং সুমেরুর মন্তকন্থ তেজালোকই ছত্ত এবং ত্রন্ধাণ্ডের অধঃ উর্দ্ধই চরণদ্বয় হই-য়াছে।। ৬৫।।

ভুগবান্ নারায়ণদেব পদ্মবোনি ত্রহ্লাকে জ্রীবংসলাঞ্জন শব্দের অর্থ বলিতেছেন। যথা। ( 🕮 বৎসঞ্চেতি )

- মু জীবৎসঞ্চ স্বরূপঞ্চ বর্ত্ততে লাঞ্চনৈঃ সহ। 🕮 বংস লাপ্তনং তন্মাৎ কথ্যতে ব্ৰহ্মাবাদিভিঃ॥ ৬৬॥
- ঞীবৎসলাঞ্চন শব্দার্থমাহ। ব্রহ্মবাদিভিঃ তক্ষাৎ ছেতোঃ শ্রীবৎসদা-ঞ্নং কথাতে যত্মাৎ লাঞ্নৈঃ সহিতং জীবংসং জীবল্লভং স্থাপম্ এব পরমেশ্বরশ্য বর্ততে ইতার্থঃ । আহিতাগ্নাদিত্বৎে জীবৎস শক্ত পূৰ্মনিপাত:॥ ৬৬॥

যিনি লাঞ্ছন অর্থাৎ শুকুবর্ণ চন্দ্রাকৃতিলোম চিত্নের সহিত 🕲 অর্থাৎ লক্ষ্মীর বল্লভ হইয়াছেন অতএব ব্রহ্মজ্ঞ ব্যক্তির। তাঁহাকে শ্রীবৎস লাপ্তন বলিয়া থাকেন॥ ৬৬॥

কৌস্তুভ শব্দের ভার্থ যথা। (যেন সুর্য্যাগ্নিবাগিতি)

মূ যেন সুর্ব্যাগ্নি বাক্ চন্দ্রং তেজ্সা স্ব স্ব রূপিণা। বৰ্ততে কৌস্তভাখ্যং হি মণিং বদন্তীশমানিনঃ॥ ৬৭॥

কে স্তিভ শকাৰ্থমাহ যেন স্থ্যাদিবাগিতি। কঃ অৰ্কঃ আঃ ৰাক্ छঃ চন্দ্রামী ইত্যান্ত একতে একদেশ সাম্যাৎ অকারন্তু বর্ণ সাম্যাৎ বাক্ এতৎ সর্বাং স্তোভতি পরতন্ত্র তয়াযেন স্বস্থ্যরপিণা তেজসা প্রবর্ততে তং চিৎ অরপমেব ঈশমানিনঃ ঈশ্বরারাধকাঃ কৌভুভাশ্যৎ মণিং বদন্তি ॥ ৬৭ ॥

সুষ্য অগ্নি বাক্ চন্দ্র ইহাঁরা নিজ নিজ তেজের সহিত যৎ কতৃক্ বর্ত্তনান হইয়াছেন সেই চিৎ স্বরূপকে ঈশ্বরোপাস-কেরা কৌস্তুত মণি বলিয়া থাকেন।। ৬৭।।

ভুজচতুষ্টয়যথা। (সত্ত্বং রজন্তম ইতি)

মু সবং রজন্তম ইতি অহরারশ্চতুত্ জঃ। পঞ্চ ভূতাত্মকং শশ্বং করে রজনি সংস্থিতম্।। ৬৮।।

চতু গুণিতং ভুজং বিরণোতি সর্থরজন্তম ইতি অহসার শচ্তু জ ইতি। গুণত্রম্ অহসারঃ চ ইতি চতু ভুজঃ ইতার্থঃ। গুণক্রমেণ সন্ধুতাদৌ নির্দিশ্বভৈপে আর্থক্রম মহক্ষণাদৌরজঃ করন্থিতং শখং , বিরণোতি পঞ্চুতাতাকমিতি। পঞ্চুতাত্মকং শখং রজোগুণরপে করে সংস্থিতং বুধা বিহুঃ। রজোগুণজন্ম ক্রিয়োৎপাত্মতাদিতার্থঃ॥ ৬৮

ঁ যাঁহার সত্ত্ব রজঃ তমঃ তিন গুণ এবং অহঙ্কার এই চারিটা বাহ্ হইরাছে আর পঞ্চ ভূতাত্মক শগ্র রজোগুণরপ হস্তে অবস্থিতসাছে।। ৬৮।।

চক্র শার্জ পলু যথা। (বাল স্বরূপ মিতি)

মু বাল স্বরূপ মত্যন্তং মনশ্চক্রং নিগদ্যতে।

• আদ্যামারা ভবেচ্ছার্সং পালং বিশ্বং করে স্থিত্য ॥ ৬৯॥

শল অরপমিতি। অত্যন্তং যা বালঃ ত্রিশুদ্ধং মনঃ এব সত্ত্বাধ্যে
করেন্থিতং চক্রং নিগণতে ইতি। আদ্যা জগন্ম ল কারণং মারা সা
এব শার্কং বিশ্বাধ্যং পদ্মং চ ত্রমোগুণ লক্ষণে করে স্থিতং নিগণতে
ত্রমোগুণারত্ত্বিভিকত্বাং॥ ৬৯॥

ষাঁহার বালবং—মনঃ সত্ত্তণ রূপি হত্তে অবস্থিত হইয়া চক্র এই সংজ্ঞা প্রাপ্ত হইয়াছে এবং যিনি জগতের মূল কারণ স্বরূপা মায়া, তিনি শার্জ হইয়াছেন, আর বিশ্বাখ্য পদ্ম ত্যোগ্রণযুক্ত করে অবস্থিত আছে।। ১৯।।

গদা **এবং কে**যুর যথা। ( আদ্যেতি )

ু মূ আদ্যা বিদ্যা গদাবেদ্যা সর্বাদা মে করেছিত।
ধর্মার্থ কাম কেমুরৈর্দিব্যুদিব্যুমহীরিতৈঃ ॥ ৭০ ॥

আ্ছা বিছোত। আৎ প্রসরাৎ বিষো: ভকানাং ভাদি সংসার
নিরসনায়াবির্ভবতীতি প্রসিদ্ধা যা আছা বিছা ব্রভাহমন্মীতি বিছা
সৈব গদা বেছা সর্মদা মে মম করে অহস্কারাখ্যে ছিতা অহংরভিরপতাৎ। কেযুরৈবিধিতং বাহুং বির্ণোতি ধর্মার্থ কামেতি। পুরুষার্থ
ভারদক্ষণৈ: কেযুরিঃ অভিতম্ ইতার্থঃ। কীদৃশৈঃ কেযুরিঃ দিবা মহাম্
ভারিতৈঃ প্রবৃত্তিঃ ॥ ৭০ ॥

আমিই এক ইত্যাকার জ্ঞান কারিণী যে আদ্যা বিদ্যা তিনিই গদা রূপে বিদিতা হইয়া আমার অহঙ্কারাত্মক করে অবস্থিত আছে, এবং ধর্ম অর্থ কাম এই তিন পুরুষার্থ রূপ উৎক্রট কেযুর দারা আমার বাহু অন্বিত হইয়া দিব্য পৃথি-বীতে প্রবর্ত্তিত হইয়াছে॥ ৭০॥

মালা দ্বারা কণ্ঠ সুশোভিত বিস্তার করিতেছেন। যথা। (কণ্ঠস্থিতি)

মূ কণ্ঠস্ত নিগুণং প্রোক্তং মাল্যতে আদ্যয়াহজয়া। মালানিগদ্যতে ত্রহ্মংস্তব পুত্তৈস্ত মানদৈঃ ॥ ৭ ১ ॥

কণ্ঠমালা স্থাণোভিতমিতি ব্যাকরোতি কণ্ঠস্থিতি। প্রোক্তং প্রাগুক্তঃ
কণ্ঠং নিগুণিং ব্রন্ধ জানীয়াৎ ইতিপেবঃ। তৎ ব্রন্ধ আগুয়া অজয়া
মার্য্যা মাল্যতে প্রপঞ্চাভরণেন ভূষাতে অতোহেতোঃ তব মানসৈঃ
পুক্তৈঃ সনকাদিভিঃ ভূ আগু। মারা মালা নিগগুতে ইত্যর্থঃ॥ ৭১॥

পূর্ব্বে কথিত হইয়াছে যে কণ্ঠ নিগুণ ব্রহ্ম, যিনি তাঁহাকে প্রপঞ্চরপ আভরণ দারা অলম্ভত করিয়াছেন এজন্য তোমার মানস পুত্র সনকাদি আদ্যা মায়াকে মালারপে নির্দ্দেশ বলিয়াথাকেন ॥ ৭১॥

কিরীট এবং কুওল ম্বর যথা- ( কুটছমিতি )

মু কুটস্থ সংস্করপঞ্চ কিরীটং প্রবদন্তিমাং। ক্ষরোত্তমং প্রাক্ষর রম্ভং কুগুলং যুগলংম্মৃতং ॥ ৭২ ॥

ত্ব্যাদ কিরীটমিতি ব্যাকরোতি। বুধাং কুটছং সৎ স্বরূপং মাৎ কিরীটং প্রবদন্তি সর্পাঞ্জেষ্টভাদিতি শেষ:। ফ্রেম্বকর কুণ্ডলমিতি ব্যাকরোতি করোত্রমমিতি। করঃ সর্বাণি ভূতানি ছির জঙ্গমানি উত্তম: জীবশ্চ এতৎ যুগলং দ্বয়ং স্মৃতং প্রসিদ্ধং কুণ্ডলং প্রবদ্ধি ইতি ं मध्यः॥ १२॥

আমিই কুটস্থ নিত্য স্বরূপ একারণ পণ্ডিতগণ আমাকে কিরীট বলিয়া নির্দেশ করেনএবংস্থাবর জঙ্গম প্রভৃতি ভূত এবং জীব এই উভয়কে আমার কুণ্ডল বলিয়া থাকেন॥ ৭২

কুওলান্তর বিশিষ্ট স্বরূপ ধ্যানের ফল বলিতেছেন। যথা।-- ( ধ্যায়েদিতি )

মু ধ্যায়েম্মম প্রিয়োনিত্যং সমোক্ষ মধিগচ্ছতি।

ে সমুক্তো ভবতিত্তৈয় আত্মানং দদামি বৈ॥ ৭০॥

क् छला छर्सि निष्ठे अत्राभान कनमाह भारति। यः कू छना उर्स-শিষ্টং মাং ধারে সে মোক্ষ মধি গচ্ছতি। মোক্ষন্ত সর্কানর্থ নিরতি রপ: পরমানন্দাবাপ্তিশ্চেতি বাাকরোতি। সমুক্তোভবতি তল্মি আত্যানং দদামীতি বিতীরপাদঃ ছান্দসত্তাৎ সপ্তাক্ষর:। সং উক্তো ধাতা অবিগ্রা কামকর্মেভ্যো বিমুক্তো ভবতি অহং তল্মি আত্মানং जनानस्त्रभः मनामि देजार्थः ॥ १०॥

যে ভক্ত কুণ্ডলান্তর্বিশিক্ট আমাকে ধ্যান করেন তিনি দ্র্বানর্থ নির্ত্তি ও পরমানন্দ প্রাপ্তিরূপ মোকলাভ করেন এবং দেই ধ্যানকর্তা অবিদ্যা কাম কর্ম হইতে মুক্ত হয়েন, এবং আমি তাঁহাকে পরমানন্দ স্বরূপ আত্ম প্রদান করি, অর্থাৎ তাঁহার প্রেম বশ্য হই॥ ৭৩॥

কৃথিত ধ্যানকে উপসংহার করিতেছেন। যথা।

(এতং সর্কমিতি)

মু এতংসর্বাং ভবিষ্যদৈ ময়াপ্রোক্তং বিধে তব। স্বরূপং দিবিধক্ষৈব স গুণং নিগুণাত্মকন্॥ ৭৪॥ উক্ত ধ্যানমুপ সংহরতি এতং সর্কমিতি। স্পষ্টং॥ ৭৪॥

তক্ষন্! এই সকল ভবিষ্যৎ তোমাকে কহিলাম, কিন্তু॰ আমার শরীর সগুণ ও নিগুণ রূপে ছুই প্রকার হইয়াছে॥ ৭৪ উল্লিখিত ধ্যান শুনিয়া পদ্মযোনি নারায়ণ দেবকে জিজ্ঞাসা করিলেন। যথা (সহোবাচেতি)

মূ সংগ্রাচাব্ধযোনিঃ ব্যক্তানাং মূর্ত্তিনাং প্রোক্তানাং কথংত্বাভরণানি ভবন্তি কথং বা দেবা যজন্তি রুদ্রো যজন্তি ব্রন্ধা যজন্তি ব্রন্ধজা যজন্তি বিনায়ক। যজন্তি দ্বাদশাদিত্যা যজন্তি বসবো যজন্তি অপ্সরসো যজন্তি গন্ধবা যজন্তি স্বপদান্ত্রগাংস্তর্দ্ধানে তিষ্ঠতি কা কাংমন্ত্র্যা যজন্তি॥ ৭৫॥

সংহাবাচেতি। প্রাগুক্ত মুর্জীনামান্তরণ যজন বিধিং জিজাহাং সং
হং অক্তযোনিং ইতি উবাচ ইতার্থঃ। বাক্তানাং মুর্জীনামিতি। প্রাগুক্ত
দাদশ মুর্ভিরু বাক্তানং মুর্জীনাং তুকথন্ আভরণানি ভবন্তি। কথং
বাদেবা যজন্তি কন্দ্রা যজন্তি ব্রহ্মা যজন্তি ব্রহ্মজা যজন্তি বিনারকা যজন্তি
দাদশাদিতা। যজন্তি বদবো যজন্তি অপসরসো যজন্তি ইতি স্পাইং।
কথং যজন্তি কাং চ যজন্তি ইতার্থঃ। স্বপদাহ্লণাচ কা ভিষ্ঠতি ইতি
প্রহাণিং। কাং মন্ত্রা ইতি যজন্তি কাং মুর্বিং, মন্ত্রাঃ কথং চ
ইতার্থঃ॥ ৭৫॥

পূর্ব্বকথিত মুর্দ্তি সকলের আভরণ ও পূজন প্রকার জিজ্ঞাসু হইয়া অজ্ঞযোনি ব্রহ্মা প্রশ্ন করিলেন, ভগবন! পূর্ব্বোক্ত মুর্ত্তি সকলের কিরপে আভরণ হয় এবং দেবতারা কাঁহার পূজা করেন, রুদ্রুগণ কাঁহাকে পূজা করেন, ব্রহ্ম পুত্র-সনকাদি কাঁহার পূজাকরেন, বিনাযক গণ কাঁহাকে পূজাকরেন, ঘাদশ আদিত্যেরা কাঁহাকে পূজাকরেন, গদ্ধর্ব গণ কাঁহাকে পূজাকরেন এবং স্বপদান্ত্রণা কে, আর অন্ত-দ্রোনেই বা কে থাকেন ও মন্ত্র্যেরা কোন্ মূর্ত্তির পূজা-করে॥ ৭৫॥

মু সহোবাচ তংহিবৈ নারায়নো দেব আদ্যা অব্যক্তা দাদ শমূর্দ্তয়ঃ সর্বেষু লোকেষু সর্বেষু দেবেষু সর্বেষু মন্থ্যেষু তিন্ঠন্তি ॥ ৭৬॥

সংহাবাচেতি। সং এব ব্রহ্মণা পৃষ্ঠঃ নারায়ণঃ দেবং তং ব্রহ্মণং নিশ্চিতম্ উবাচ ইতার্ধঃ। অত্যাব্যক্ত মূর্জীনাং কথমাভরণানি ভবস্তি ইত্যক প্রশ্নঃ। কথং দেবা যজন্তি ইতি দিতীয়ঃ। কাং মূর্ব্তিংকে যজুন্তি ইতি ভৃতীয়ঃ প্রশ্নো বাশব্দাদভিমতঃ। তত্র আদ্য প্রশ্নে মূর্ব্তীনা মব্যক্তত্মালাভরণানি বক্তব্যানি ইত্যুক্তরমভিপ্রেভ্যাহ আ্রা অব্যক্তাদাশ মূর্ব্তয়ঃ সর্কের্ লোকের্ সর্কের্ দেবের্ সর্কের্ মন্থ্রের তিষ্ঠনীতি। আ্রাঃ অনাদয়ঃ ইত্যর্থঃ। শেষং স্পেইন্। ৭৬॥

চতুরানন নারায়ণ দেবকে তিনটা প্রশ্ন করেন, অব্যক্ত মূর্ত্তি
সকলের কি রূপে আভণ হয় ? দেবাদি কিপ্রকারে পূজাকরেন ? এবং কে কোন মূর্ত্তির অর্চনা করিয়া থাকেন ?
ভগবান্ নারায়ণ ব্রহ্মাকর্ত্ত্ব এইরূপ জিজ্ঞাসিত হইয়া নিশ্চয়
রূপে কহিলেন ব্রহ্মন্! তোমার প্রথম প্রশ্নের উত্তর এই যে
উল্লিখিত দ্বাদশ মূর্ত্তিই অনাদি ও অব্যয়, সূতরাং তাঁহাদের
আভরণ হইতে পারে না, তাঁহারা সকল লোকে, সকল
দেবে এবং যাবন্ত মনুষ্য অব্দ্বিত আছেন॥ ৭৬॥

কে কোন্ মুর্ত্তির পূজা করেন এই ভূতীয় প্রশ্নের উত্তর মধ্যে দ্বিতীয় প্রশ্ন সন্নিবেশিত করিয়া কহিলেন, যথা। (রুড়েম্বিতি)

মু রুদ্রের রৌদ্রী ত্রন্ধণ্যবং ত্রান্ধী দেবেষু দৈবী মান্ত্র্যের মানবী বিনায়কেষু বিপ্ননাশিনী আদিত্যেষু জ্যোতি র্গন্ধর্বেষু গান্ধর্বী অপসরঃ স্বেবং গৌর্যসূব্যেরং কাম্যা অন্তর্দ্ধানে প্রকাশিনী ॥ २৭ ॥

কাংমুর্তিং কে যজন্তি ইতি তৃতীয় প্রশ্নস্থোত্রং সংজ্ঞা কীর্ত্রনের বদরেব সর্মের্ দেবের তিষ্ঠন্তি, ইত্যেতং বির্ণোতি ক্ষের্রোদ্রী বন্ধ গোবং বাদ্ধী দেবের দিবী মান্ত্রের মানবী বিনায়কের বিরনালিনী আদিতোর জ্যোতিঃ গর্মরের গান্ধবী অপসরঃ স্বেবং গৌর্বস্থাবেং কাম্যা অন্তর্জানে প্রকাশিনী আবির্ভাবা তিরোভাবা অপদে তিষ্ঠতি তামসী রাজসী সাত্ত্বিতি। ক্ষের, দেবের রৌদ্রী নামী মূর্তিঃ, তিষ্ঠতি ইতিক্রবতা রোদ্রীং মূর্তিং ক্ষা যজন্তি, ইতি বিতীয়প্রশ্বস্থ উত্তর মুক্তং ভবতি। এবং বন্ধনি বন্ধনাকে বাদ্ধী নামী মূর্তিঃ তিষ্ঠতি ইতার্থঃ। অত্যাপি বাদ্ধী নামীং মূর্তিং বন্ধা যজন্তীতি বিতীয় প্রশ্ব স্থোত্ররমূক্তং ভবতি। এবমন্যর্জাণ বোদ্ধবাম্। অন্তর্জানে চকা মূর্তি নিষ্ঠিতীতাস্থোত্তর মাহ, অন্তর্জানইতি। প্রাকাশিনী নাম্মী মৃতিঃ অন্তর্জানে তির্গোধনে, তিষ্ঠতি, প্রকাশ পূর্মকহাৎ তিরোধানস্থতার্থ ॥ ৭৭ ॥

হে ব্ৰহ্মন্! রুদ্রেগণে রৌদ্রী, ব্রহ্ম লোকে ব্রাহ্মী, দেব গণে দৈবী, মন্থ্য লোকে মানবী, বিনায়কগণে বিত্ন নাশিনী, আদিত্যে জ্যোডিঃ, গন্ধর্বগণে গান্ধর্কী, অপ্সরঃ গণে গৌ, অফবস্থতে কাম্যা ইত্যাদি মূর্ত্তি সকল প্রতিষ্ঠিতা ও পৃদ্ধিতা হয়েন॥ ৭৭॥

কে স্বপদান্থগা এই প্রশ্নের উত্তর বলিতেছেন। যথা (আবির্ভাবেতি) মু আবির্ভবা ২ তিরোভারা স্বপদে তিন্ঠতি তামদী রাজদী দান্ত্রিকী মান্ত্রী বিজ্ঞানঘন আনন্দঘন সচ্চিদানন্দৈক রুদে ভক্তিযোগে তিন্ঠতি॥ ৭৮॥

কাষণদাহণা ইতান্তোত্তর মাহ। অবির্ভাবো বিশ্বতে যক্তাঃ সা অবি ভাবা, নবিহতে তিরোভাবো যক্তাঃ সা অতিরোভাবা, আবির্ভাবা চার্দো অতিরো ভাবাচ আবির্ভাবা তিরোভাবা এতরামী মৃত্তিঃ ক্পদে কৈলাস সভালোক বৈকুণ্ঠ লোকাথো তিন্ঠতি ইতার্থঃ। তক্তাল্রৈবিধামাহ, তামষী রাজসী সান্ত্রিকীত। মাতৃষী কুত্র তিন্ঠতি ইতাক্ষোত্তরমাহ, মাতৃষী বিজ্ঞান ঘন আনন্দঘন সচ্চিদা নন্দৈকরসে ভক্তিযোগে তিন্ঠতীতি বিজ্ঞানঘনানন্দ নামী মাতৃষী মহ্যা প্রসিদ্ধা মৃতিঃ সচ্চিদানন্দৈকরসঃ যঃ ভক্তিযোগঃ তত্রতিন্ঠতীতার্থঃ॥ ৭৮॥

যাহার অবির্ভাব আছে কিন্তু তিরোভাব নাই তিনি আবি ভাবা তিরোভাবা নামে তামনী রাজনী দাত্তিনী রূপে কৈলাদ, সত্যলোক ও বৈকুণ্ঠলোকে অবস্থিত। আছেন, আর মান্ত্বী বিজ্ঞান ঘন আনন্দঘন সচ্চিদানন্দৈক রদরূপ ভক্তি যোগে অধিষ্ঠান করিতেছেন॥ ৭৮॥

কে কি রূপে পূজা করেন এই প্রশ্নের উত্তর উপলক্ষে মন্ত্র সকল দর্শাইতেছেন। যথা। (ওঁ প্রাণাত্মনে ইতি)

মূ ওঁ প্রাণাত্মনে ওঁ তৎ সমূতু বঃ স্বস্ত মেবৈ প্রাণাত্মন নমো নমঃ॥ ৭৯॥

যিনি প্রাণাখ্য বায়ুর অন্তর্গামী রূপে বর্ত্তনান এবং মাঁছার ভূর্ভুবিঃস্ব এই তিন লোক বৈভব অত এব মেই প্রাণাত্মাকে নমস্কার করি॥ ৭৯॥

• মূ ওঁ ঞ্জিফায় গোবিন্দায় গোপীজন বলভায় ওঁতং সংভূতুবঃ স্বস্তুবৈ বৈ নুন্দো নদঃ॥৮০॥ ্যিনি কৃষ্ণ গোবিন্দ ও গোপীজন বল্লভ এবং যাঁহার ভুভূবঃ স্বঃ এই লোকত্রয় বিভূতি অতএব তাঁহাকে নমশ্বার করি॥৮০॥

মূ ও অপানাত্মনে ও তৎ সমূভূবিঃ সম্ভাগে অপানা ত্মনে বৈ নমো নমঃ॥৮১॥

যিনি অপান বায়ুর অন্তর্যামী এবং ভূভূবঃ স্বঃ ফাঁছার • বিভূতি অতএব সেই অপানাত্মাকে নমস্কার করি॥ ৮১॥

মু ওঁকৃষ্ণায় রামায় প্রাহ্নায়ানিকৃদ্ধায় ওঁ তৎ সম্ভূভূবিঃ স্ব স্তম্মৈবৈ নমো নমঃ॥ ৮২॥

যিনি কৃষ্ণ, রাম, প্রাহায়, অনিরুদ্ধ রূপে চতুর্∫াই এবং ভূভুবঃ স্বঃ যাঁহার বিভূতি তাঁহাকে নমস্কার করি ॥ ৮২ ॥ •

মূ ওঁ ব্যানা আনে ওঁতৎ সন্তুভূবিঃ স্বঃ স্তব্যৈ ব্যানা আনে বৈ নমো নমঃ॥৮৩॥

ি বিনি ব্যান বায়ুর অন্তর্যামী এবং যাঁহার ভুভু বঃস্বঃ বিভূতি অতএব দেই ব্যানাত্মাকে নমস্কার করি নমস্কারকরি॥ ৮৩॥

মূ ওঁ ঞ্জিফায় রামায় ওঁতং সদ্ভূর্বঃ স্বঃ শুসৈ বৈ নমো নমঃ॥ ৮৪॥

যিনি শ্রীকৃষ্ণ ও রাম এবং ভুরাদি লোকত্রয় যাঁহার বৈভব অতএব তাঁহাকে নমস্কার করি নমস্কার করি॥৮৪॥

মৃ ওঁউদানাত্মনে ওঁতং সদূভুবিঃ স্ব ভঠিম বৈ উদানাত্মনে নমো নমঃ॥৮৫॥ যিনি উদানবায়ুর অন্তর্যামী এবং ভূরাদি লোকত্রয় যাঁহার বৈভব অভএব সেই উদানাত্মাকে নমস্কার করি নমন্কার করি॥৮৫॥

য়ু ওঁক্ষণায় দেবকী নন্দনায় ওঁতৎ , , পদ্ভূবঃ স্ব স্তব্যৈ বৈ নমোনমঃ ॥ ৮৬ ॥

থিনি শ্রীক্লক ও দেবকী নন্দন এবং ভুরাদি লোকত্রয় যাঁহার বৈভব অতএব তাঁহাকে নমস্কার করি নমস্কার করি॥৮৬॥

মূ ওঁসমানাত্মনে ওঁতং সদ্ভূবিঃ স্ব স্তব্মে বৈ নমোনমঃ॥৮৭॥

যিনি সমান বায়ুর অন্তর্থামী এবং ভূরাদি লোকত্রয় ঘাঁহার কৈতব সেই সমানাত্মাকে নমক্ষার করি নমক্ষার করি ॥ ৮৭॥ মু , ওঁগোপালায় অনিরুদ্ধায় নিজস্বরূপায়

**७ँ ७९म**ळ् छू व स्र स्टेग देव नरमानमः ॥ ৮৮ ॥

যিনি স্বীয় রূপেগোপাল ও অনিরুদ্ধ এবং ভূরাদি লোক-ত্রয় যাঁহার বৈভব অভএব তাঁহাকে নমস্কার করি নমস্কার করি।। ৮৮।।

মু ওঁ যোহসো প্রধানাত্মা গোপাল ওঁতৎ সদ্ভূত্বঃ স্ব শুনৈ বৈ নমোনমঃ॥ ৮৯॥

্যিনি এই প্রধানাত্মা গোপাল এবং ভুরাদি লোকত্রয় যাঁহার বৈভব অভএব ভাঁহাকে নমকার করি নমকার করি॥৮১॥

মু ও যোহসাবিজিয়াত্মা গোপাল ও তৎ সম্ভূতুবঃ স্ব স্তব্ম বৈ নমোনমঃ॥ ৯০ ॥ ্যিনি এই ইন্দ্রিয় গণের অন্তর্যামী গোপাল এবং ভূরাদি লোকত্রয় যাঁহার বৈভব অতএব তাঁহাকে নমকার করি নমকার করি॥ ৯০॥

মু ওঁ যোহদো ভূতাত্মাগোপালঃ ওঁ তং সন্ভূবঃ স্ব স্তব্মৈবৈ নমোনমঃ॥ ১১॥

যিনি এই মহাভূতের অন্তর্যামী গোপাল এবং ভুরাদি লোকত্রয় ঘাঁহার বৈভব অতএব তাঁহাকে নমন্ধার করি নমন্ধার করি॥ ১১॥

মু ও যোহসার্তম পুরুষো গোপালঃ ও ত তৎসন্তু তুরি স্ব স্তমৈবৈ নমোনমঃ॥ ৯২॥

যিনি এই পর্মাত্মা গোপাল এবং ভুরাদি লোকত্রয় বাঁহার বৈভব অতএব তাঁহাকে নমস্কার করি নমস্কার করি॥ ১২॥

মৃ ও যোহসো পরত্রন্ধ গোপালঃ ও তথ সদ্ভূত্র স্ব স্তব্যাবৈ নমোনমঃ।। ৯৩।।

যিনি এই নির্বিশেষ ত্রন্ধের প্রতিষ্ঠা স্বরূপ গোপাল এবং ভুরাদি লোকত্রর যাঁহার বিভূতি তাঁহাকে নমন্ধার করি নম-ক্ষার করি।। ৯৩।।

নু ওঁ যোহসো সর্বভূতাত্মা গোপালঃ ওঁ তৎ সন্ভূবঃ স্ব স্তব্যৈবৈ নমোনমঃ॥ ১৪॥

যিনি এই প্রত্যেক জীবের অন্তর্যামী গোপাল এবং ভুরাদি লোকত্রয় যাঁহার বৈভব অতএব তাঁহাকে নদকার করি নমস্কার করি।। ১৪।। মৃ ও বোহদে জাতাৎ স্বপ্ন স্বৃপ্তি মতীত্য তুর্যাতী তো গোপালঃ ওঁ তৎসদ্ভূ বিঃ স্ব স্তাস্মিবৈ নমোনমঃ ॥ ৯৫

যিনি জাগ্রাৎ স্বপ্ন সুবুপ্তি এই তিন অবস্থায় বিরাট্ হির্ণাগর্ভ এবং কারণ এই উপাধি ত্রাকে এবং বাসুদেবাখ্য ় তুরীয় উপাধিকে অতিক্রম করিয়া গোপাল রূপ প্রকটন করিয়াছেন এবং ভুরাদি লোকত্রয় যাঁহার বৈভব অতএব ভাঁহাকে নমস্কার করি নমস্কার করি॥ ৯৫॥

একোদেবঃ সর্বভুতের্ গৃঢ়ঃ সর্বব্যাপী সর্বভূতাম্ভরাত্ম। কর্মাধ্যকঃ সর্বভূতা ধিবাসঃ সাকী চেতা কেবলো নিগুণিত ॥ ৯৬ ॥

মধ্বেক্সা কথমনেকাত্মত্বমিত্যাশকা তত্ত্বৈৰ তত্ৰ প্ৰবিষ্ট্ৰাদিত্যাহ, একোনেবছতি। একঃ এব সর্বভূতের, গৃঢ়ঃ অল্ল প্রবিষ্টঃ তৎস্ফী। তদে বাত্র প্রাবিশৎ ইতিশাতে:। প্রদীপাদিবদেশান্তরাদাগত্য প্রবেশং বারমতি, সর্মব্যাপীতি। আকাশাদি তুলাত্বং বারমতি, সর্মভূতাধিবাস ইতি। সর্মভূতানাম্ অধিবাসঃ অধিষ্ঠানং, সএব কর্ন্তা সএবচ উপাদান মিত্যর্থঃ। পরিণামিতয়োপাদনত্বং বারয়তি, কর্মাধাক্ষ ইতি। কর্মকল দাতেতার্থঃ। নৈয়ারিকমতেশ্বরতুলাত্তং বার্যতি, সর্বভৃতেতি। সর্ব ভূতানাং শাৰকাদীনামণি অন্তরাত্মা ইতার্থঃ। অনিজাতুলাত্রং বারয়তি সাক্ষীতি ঈক্ষণ মাত্তেণৈৰ কর্ত্তেত্যর্থঃ। জ্ঞানবত্ত ভ্রমং বারষতি, চেতেতি। চিৎ স্বরূপ ইতার্থঃ। নহজানস্বরূপকে দাত্রা তদা জ্ঞানস্য বিষয় সম্বন্ধে সভোবোদয়ামোকদশায়ামাত্ররপং চৈতন্যং নদ্যাদিতা শঙ্কাছ, কেবল ইতি। বিষয়াদিভিরনপেকো নিতাচৈতন্যাত্মা ইতার্থঃ। ন চাত্মনি সৃষ্টৃ থাদি শক্তীনাং স্বাভাবিকত্বং চেত্তদা মোকদশাগ্লামপি সুষ্টেরপরিহার্ঘ্য নাশিমোক প্রদক্ষ ইত্যাহ, নিও ণকেতি। চ শব্দঃ मर्ख वित्मवरेगः ममुक्रशर्थः॥ ३७॥

যিনি এক হইয়া সকল ভূতে অনুপ্রবেশ করিয়াছেন।
এবং যিনি সর্বব্যাপী, সকল ভূতের অধিষ্ঠান, কর্মাধ্যক্ষ,
অর্থাৎ কর্মফল দাতা। সর্বভূতান্তরাত্মা অর্থাৎ আকাশাদি
ভূতেরও অন্তরাত্মা। সাকী অর্থাৎ ঈক্ষণমাত্রেই কর্তা। চিং
স্বরূপ। কেবল অর্থাৎ বিষয়াদি কর্জ্ক অনপেক্য নিত্য চৈড্রেল্য
রূপী। নিত্ত পি অর্থাৎ গুণাতীত হইয়াছেন। চ শব্দ বিশেষ ক্রেল্যার্যর্থ॥ ৯৬

কি প্রকারে রুদ্রোদিগণ পূজা করেন এই প্রশ্নের উত্তর বলিতেছেন। যথা। (রুদ্রোয় নম ইতি)

মু রুদ্রার নমঃ। আদিত্যার নমঃ। বিনারকার নমঃ।
অ্থ্যার নমঃ। বিদ্যাধ্যেনমঃ। রুদ্রার নমঃ।
অথ্যের নমঃ। যমায নমঃ। নিঋতিরে নমঃ।
বরুণার নমঃ। বারবে নমঃ। কুবেরার নমঃ।

কশানায়নমঃ। ব্রাহ্মণেনমঃ। সর্বেভ্যোদেবেভ্যোনমঃ॥৯३
কথংকদা যজন্তীত্যপোত্তরমাই। কলার ইশ্বায় ইতি মদ্রেণ
একাদশক্রা যজন্তীত্যপং মানবাঃ কথং যজন্তীত্যসোত্তর মাহ, আদিতাায়নম ইতি। আদিত্যায় বিফবেনমঃ। এবং সর্বত্ত নমোন্তসোব
মন্ত্রত্বং বোধ্যম্। কথং বাদশাদিত্যা যজন্তীত্যসোত্তরমাই, স্থ্যায়নম
ইতি। স্তে সর্ব্ব প্রপঞ্চমিতি স্থ্যঃ জ্যোতিঃ স্বরূপং পরমাত্মা ইত্যথঃ
অনেন মন্ত্রেণাদিত্যা যজন্তীত্যথঃ। কথং দেবা যজন্তীত্যসোত্তরমাই।
ইন্তায়নমঃ। আর্রেনমঃ। নিশ্বতিয়েনমঃ। বফ্ণায়নমঃ। বায়বেনমঃ।
ক্বেরায়নমঃ। সশানায়নমঃ। বল্পনেমঃ। সর্বেভ্যোদেবেজ্যোনমঃ
ইতি। সর্বেভ্যঃ বস্থ গ্রুকাপ্সরঃ কিয়র প্রভৃতিভ্যঃ নমঃ ইত্যথঃ॥,;

রুদ্রায় নমঃ এই মন্ত্রে একাদশ রুদ্রে পূজা করেন। আদি ত্যায় অর্থাৎ বিষ্ণবে নমঃ এই মন্ত্রে মানবেরা পূজা করেন। সকল প্রপঞ্চকে যিনি প্রসব করেন এই ভূর্থে সুর্য্য অর্থাৎ জ্যোতিঃ শ্বরূপ প্রমান্ত্রা, শ্র্যার নমঃ এই মন্ত্রে ছাদশাদিত্য পূলা করেন। ইন্দ্রার নমঃ এই মন্ত্রে ইন্দ্র পূজা করেন। অথারে নমঃ এই মন্ত্রে অগ্রি পূজা করেন। নিশ্ব তিরে নমঃ এই মন্ত্রে নৈশ্ব পূজা করেন। বরুণার নমঃ এই মন্ত্রে বরুণ পূজা করেন। বায়বে নমঃ এই মন্ত্রে বায়ু পূজা করেন। কুবেরার নমঃ এই মন্ত্রে কুবের পূজা করেন। ঈশানার নমঃ। এই মন্ত্রে ঈশান পূজা করেন। আন্দ্রেণে নমঃ এই মন্ত্রে জন্ত্রা পূজা করেন। সর্কোভ্যো দেবেভ্যো নমঃ এই মন্ত্রে জন্তবস্থ, গন্ধকি, এবং অপ্সরস্ কিল্লর প্রভৃতি দেবগণকে নমস্কার॥৯৭॥

এই রূপে ত্রন্ধ সন্থাদ দারা গান্ধর্বীর প্রশ্নের উত্তর নিরূপ-নান্তর মুনিবর হর্বসা ও গান্ধর্বীর কণ্ঠ হইতে প্রশ্নোত্তর অব-তরণ করিতেছেন। যথা।— ( দ্বাস্তুতিমিতি )

মু দথাস্ততিং পুণ্যতমাং ত্রন্ধণে স্ব স্ব রূপিণে। কর্তৃবং সর্বভূতানামন্তর্দ্ধানে বভূবসঃ॥ ৯৮॥

তদেবং ব্রহ্মসম্বাদেন গান্ধার্কী প্রশোভরং নিরপ্যাথ কঠতোমুনি গান্ধবর্দী প্রয়োভর মবতায়তি নত্বাস্তৃতিমিতি। সং বিফুং স্থ স্থ রূপিণে স্ব্যুক্তরে ব্রহ্মণে প্রতমাং প্রান্তকাং স্কৃতিং দত্তা তথা সর্কলোকানাং কর্ত্ত্বং কর্ত্বসমর্থাং ব্রহ্মণে দত্তা অন্তর্জানে বভূব অদৃষ্ঠো বভূব ॥ ৯৮॥

ভগবান্ বিষ্ণু আপনার মূর্ত্তি স্বরূপ ত্রন্ধাকে পূর্ব্ব কথিত। পুণ্যতমা স্তুতি এবং সকল ভূতের কর্ত্বর প্রদান পূর্ব্বক অস্তু-হিত হইলেন॥ ১৮॥

হর্কাসা স্বীয় উপদেশ প্রমাণ জন্ম গোপীগণকৈ কছি-লেন। যথা। (ভক্ষণে ইতি)

## মু , একণে এক পুজেভো নারদায় তথাঞ্চত্য। তথা প্রোক্তস্ত গান্ধর্মি গছ্যং স্থালয়ান্তিকম্ ॥ ১১ ॥

মন্না বেদ তৎ সম্প্রদারতো যথাঞ্জতং যুখান্ প্রতি তথা প্রোক্তমিত্যাছ ৰদ্দেৰ ব্যক্তে ইতি। হে গান্ধৰ্মি মন্না ইদং বন্ধপ্ৰেজ্যঃ নার-দাৎ যথাঞ্চতং তথা ময়া যুখান প্রতি প্রোক্তং। হে গান্ধর্মি সর্বা মরং স্থালরান্তিকং স্থাশ্রম প্রদেশং প্রতি গচ্ছধং। আছং বন্ধণে ইতিপদং পুর্মমোকে যোজিত। নারদার ইত্যত্ত পঞ্চম্যাঃ স্থপাং স্বলুগিতি স্বৰেণ ডাদেশঃ। আছাং তথা ইতিপদং যথা ইতাৰ্থে॥ ১৯॥

প্রথমতঃ এই তাপনী ত্রন্ধার নিকট ত্রন্ধপুত্র সনকাদি खायन करतन उँशास्त्र निक्रे श्रेट्ड नात्रम अवः नात्रम मका-শাৎ আমি যেরপ শ্রুত হইয়াছি তদ্রুপ তোমাদিগকে কহিলাম সম্প্রতি হে গান্ধর্কি! একণে তোমরা স্বাঞ্রম श्रीट्रिट्रा शयन कत्र ॥ ३३ ॥

ভবসন্তাপ সন্তান শাতনী তাপনী আচতিঃ ৷ তদর্থবোধিনী দীকা জনাৰ্দন বিনিৰ্মিতা # ১ #

ইতি অমন্বিশ্বর বিরচিতারাং গোপানতাপনী চীকারায়তর তাপনী निका ममाखा ॥ # ॥

> ইতি গোপালতাপত্যাং কান্ধিগ্রাম নিবাসি শ্রীরামনারায়ণ বিদ্যারত্ব ক্লত ব্যাখ্যায়াং উত্তর বিভাগঃ সমাপ্ত॥ # ॥ ১২৮০।

> > কান্ত ণ





